


 

La situación en que una fuerza social se impone a otra 
recibe el nombre de relación de poder. 

La revolución social ocurrirá cuando la fuerza articulada 
por las clases oprimidas y explotadas sea superior a la 
ejercida por la reacción.  

En el presente trabajo Nietzsche y Foucault, la filosofía 
clásica y también el psicoanálisis, son el punto de partida 
para un examen de las relaciones de poder y dominio en la 
sociedad capitalista desde una visión liberadora. 

El autor parte del estudio del poder, para desentrañar 
luego las relaciones de dominación y determinar cómo 
desde el anarquismo se puede pensar una sociedad más 
libre, más justa. Para que el naciente orden social no 
reproduzca las relaciones de dominación del capitalismo, 
analiza las características que deberá asumir este nuevo 
poder. Fundamentalmente no estará asentado en la trilogía 
explotación‒alienación‒dominación, sino que sus pilares 
serán la asociación, la participación y la autogestión.  

Fabio López López asume el desafío de pensar la teoría 
para una sociedad igualitaria. La revolución en definitiva es 
el triunfo del proyecto emancipatorio de los de abajo y este 
trabajo es un aporte concreto para todos los grupos sociales 
y personas que transiten ese camino.





 

 

 

 
 

 

 

Fabio López López 

 

PODER Y DOMINIO 
 

Una visión anarquista 

  



 

Título original: Poder e dominio. Urna visáo anarquista 

Primera edición para Achiamé editora, Río de Janeiro, Brasil, 2001.  

 Primera edición para Editorial Madreselva, Buenos Aires, 
mayo 2010.  

www.editorialmadreselva.com.ar 

info@editorialmadreselva.com.ar 

Traducción del portugués: Susana Moncalvillo. 

Ilustración de portada original: Pablo “Kortatu” Mozuc. 

  Licencia Creative Commons 2.5 Argentina. 

 
Edición digital: C. Carretero 

 

 

Difunde: Confederación Sindical Solidaridad Obrera 

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html 
 

http://www.editorialmadreselva.com.ar/
mailto:info@editorialmadreselva.com.ar
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


 

ÍNDICE DE CONTENIDO 
 
INTRODUCCIÓN Y CONTEXTUALIZACIÓN 

PARTE 1: ASPECTOS GENERALES 
Capítulo 1: Lenguaje y verdad 
Capítulo 2: Cuestiones filosóficas preliminares 
Capítulo 3: Base filosófica 
Capítulo 4: Agenda de Foucault 

PARTE 2: CONSTRUYENDO Y DESCRIBIENDO LOS MODELOS 
Capítulo 5: Poder 
Capítulo 6: Dominio 
Capítulo 7: Aspectos psicológicos relacionados 
Capítulo 8: Los modelos de poder 

PARTE 3: APLICACIÓN DE LOS MODELOS 
Capítulo 9: Un ejemplo hipotético 
Capítulo 10: Consideraciones históricas y poder 
Capítulo 11: Poder y marxismo 

PARTE 4: LUCHA POR LA LIBERACIÓN 
Capítulo 12: Modelo de resistencia 
Capítulo 13: El anarquismo y su lucha 

ANEXOS: ASPECTOS PSICOLÓGICOS RELACIONADOS 
Função do orgasmo, El irracionalismo fascista (resumen) 
Eros y civilización (fragmentos) 

Bibliografía 
Agradecimientos 
Acerca del autor 

 



 

 

 

 “Subordinación.‒ La subordinación que es tan 
valorizada en el Estado militar y burocrático, luego se 
volverá tan desacreditada como ya lo hizo la táctica 
particular de los jesuitas; y cuando esta subordinación 
no sea más posible, ya no habrá como conseguir muchos 
de los efectos mas asombrosos, y el mundo se tornará 
mas pobre. Ella tiene que desaparecer, así desaparece 
su fundamento: la creencia en la autoridad absoluta, en 
la verdad definitiva; aún en los Estados militares no 
basta la coerción física para producirla, sino que se 
requiere la hereditaria adoración del príncipe como algo 
sobrehumano. ‒En circunstancias más libres, las 
personas se subordinan solo bajo condiciones, por 
consecuencia de un acuerdo recíproco, esto es, con 
todas las reservas del interés personal”.1 

Friedrich Wilhelm Nietzsche.

 

1 Aforismo 441 en Humano, demasiado humano, Friedrich Nietzsche. São 

Paulo. Compañía de letras, 2000. 



 

 

 

 

 

INTRODUCCIÓN Y CONTEXTO 

 

Este ensayo tiene como objetivo definir y discutir la lógica 
y la dinámica de las relaciones sociales contemporáneas de 
poder y dominio. Focalizamos estas cuestiones, pues ellas 
son cruciales en la comprensión de esta sociedad, y nos es 
indispensable para luchar por la construcción de una 
sociedad más humana y para no repetir los errores del 
capitalismo después de la revolución. 

En la primera parte del libro trabajaremos con los aspectos 
generales, los cuales servirán de base para nuestra 
construcción teórica posterior. El capítulo primero se 
ocupará del lenguaje y la verdad. Como el lenguaje es una 
forma de expresión a través del cual el poder genera una 
verdad, no podíamos comenzar sin al menos alertar al lector. 
El capítulo segundo tratará de cuestiones filosóficas 
preliminares como: ¿El hombre es bueno o malo? Todo el 



desarrollo de esta obra depende de las respuestas que nos 
demos a tales cuestionamientos. 

El capítulo siguiente trabajará la base filosófica sobre la 
cual levantaremos nuestra teoría. Cerrando esta primera 
parte, tomamos de “Microfísica del Poder” una agenda 
desarrollada por Foucault para el estudio del poder. En ésta 
existen una serie de observaciones y un esbozo 
metodológico que nos resultó bastante útil e interesante de 
transmitir al lector. 

En la segunda parte del libro construiremos y 
describiremos los modelos de poder. El capítulo quinto 
estará dedicado al poder y el siguiente tratará el dominio. 
Estos capítulos son centrales al trabajo, ya que definen toda 
la parte conceptual y discuten la lógica y la dinámica 
inherente a las relaciones de poder y dominio. En el capítulo 
séptimo desarrollaremos los aspectos psicológicos 
relacionados con el tema, intentando develar qué es lo que 
conduce a las personas a querer poder y, 
fundamentalmente, a someterse al dominio. Este capítulo 
dio origen a un anexo con el mismo título, el cual reproduce 
fragmentos de textos de Reich y Marcuse que 
complementan y fundamentan mejor el problema. De ahí 
partimos para la construcción de dos modelos de poder 
(capítulo 8), los que se diferencian por su composición 
interna. 



En la tercera parte del trabajo, intentaremos aplicar los 
modelos y mostrar la validez de la teoría en un ejemplo 
hipotético (capítulo 9), en la historia (capítulo 10) y en el 
movimiento del capital percibido por Marx (capítulo 11), 
donde concluiremos que el capital es una forma específica 
de poder. 

Finalizando el libro, utilizaremos nuestra teoría para 
señalar caminos en la lucha por la liberación. Para eso, 
esbozamos, en el capítulo doceavo, un modelo teórico de 
resistencia a los grandes poderes instituidos, y finalizaremos 
nuestro ensayo tratando algunos principios y propuestas de 
anarquismo bajo la luz de lo que estudiamos. 

Antes que nada, sin embargo, necesitamos contextualizar 
y trazar los límites de nuestra discusión para que podamos 
alcanzar los objetivos propuestos. 

El poder es una relación social, que exige por lo menos dos 
seres racionales, que tengan conciencia y puedan actuar. 
Esto excluye cualquier especulación metafísica de nuestro 
ensayo. En otras palabras, no existe aquí abordaje o 
cuestionamiento sobre un supuesto poder divino. También 
están excluidos fenómenos naturales como los terremotos y 
las relaciones entre los animales domésticos y sus dueños. 
Pues nada de eso cabe dentro de nuestro entendimiento del 
poder. 



Este análisis aborda las relaciones de poder en el mundo 
contemporáneo, por lo tanto tampoco nos perderemos en 
discusiones sobre las relaciones de poder medievales o 
clásicas. Para nosotros basta con tener en mente lo 
siguiente: las relaciones de poder contemporáneas 
sustituyeron las relaciones mercantilistas, las cuales 
sustituyeron las relaciones medievales, etc... En suma, 
siempre hubo relaciones de poder en las diversas 
sociedades, las cuales se fueron metamorfoseando o siendo 
sustituidas por otras en el transcurso de la historia. Esto es 
importante porque este tipo de discusión podría dar un 
carácter descriptivo a nuestro estudio y nos dispersaría del 
objetivo propuesto. 

Por último, y lo más importante, en esta obra no existe 
ninguna discusión sobre el origen de las relaciones de poder. 
Porque no nos parece importante en la medida en que 
tenemos el foco en las relaciones contemporáneas. Hoy, un 
bebé ya nace enredado en una serie de relaciones de poder 
y nada nos agregaría quedarnos especulando sobre el origen 
antropológico de esta relación. Sumado a esto, siempre nos 
pareció inocuo el esfuerzo de algunos autores para mostrar 
como surgió el poder. Para nosotros parten de un error, del 
principio de que la sociedad más elemental no tendría 
relación de poder y que sólo con el aumento de su 
complejidad surgiría el poder. Lo que es un equívoco, pues, 
la sociedad más elemental tiene poder. Incluso porque, esa 
es una relación obligatoria en cualquier sociedad ‒lo que no 



significa que esta relación sea obligatoria entre dos 
personas‒. Una de dos, o tales autores no saben muy bien 
de lo que están hablando, o nos quieren hacer creer que el 
poder es una relación más compleja de lo que realmente es. 

Un ejemplo de errores de este tipo de especulación es “El 
Contrato Social” de Jean‒Jacques Rousseau. Para el filósofo 
francés, el hombre aliena su libertad en provecho de la 
propia utilidad. En otras palabras, él opta por ceder su 
libertad, para vivir en sociedad ya que sería lo mejor para sí. 
Esta concepción explicaría el surgimiento de una relación de 
poder, pero ésta es simplista y parte de una equivocación 
clara: creer que el hombre puede optar entre vivir 
socialmente o no. Es posible para un hombre vivir aislado. 
Podemos imaginar un niño perdido en la selva y aún así 
haber sobrevivido. Esto no le quitaría la condición de 
hombre, pero eso serían excepciones. De forma general y 
antropológicamente fundamentada, una sociedad no surge 
de la decisión particular de cada individuo de participar o no. 
Bakunin tiene una respuesta plausible para el contrato de 
Rousseau: 

“Bien sabemos que ningún Estado histórico tuvo como 
origen algún tipo de contrato, y que todos los Estados se 
fundaron mediante la violencia y la conquista”.2 

 

2 Escritos de filosofía política, Mijail Bakunin (Compilación de G P 

Maximoff), Alianza editorial, Madrid, 1978. 



En verdad, el ser humano, debido a una contingencia 
biológica, ya nace envuelto en relaciones sociales. La 
fragilidad femenina durante el embarazo y del cachorro 
humano hasta cerca de los siete años, ya enreda a la mujer y 
su cría en relaciones claras de dependencia, donde 
invariablemente surgen dominio y poder. Por lo tanto, las 
relaciones de poder no surgieron en un momento histórico 
dado, pero ellas renacen cada día desde que el hombre y la 
mujer se entienden como tal. 

Antes de introducirnos en nuestro texto queremos hacer 
una advertencia. No debemos quedarnos juzgando si la 
acción de determinado agente es justa o injusta, moral o 
inmoral. Cuando tratamos sobre relaciones de poder estos 
parámetros subjetivos desaparecen, pues tales parámetros 
son elementos de las propias relaciones de poder. Así, dos 
fuerzas sociales tienen objetivos antagónicos y usan todos 
los instrumentos necesarios para que su fuerza venza a la 
fuerza opositora. 

Por más que esto hiera nuestra formación humanista, así 
es como deben actuar, pues están sometidos a la lógica del 
poder. Tenemos que trabajar más allá del bien y del mal.



 

 

 

 

 

 

 

Parte I 

ASPECTOS GENERALES



 

 

 

 

 

Capítulo 1 

LENGUAJE Y VERDAD 

 

Varios autores, al abordar temas relacionados al poder y al 
dominio, terminan descuidando la cuestión del lenguaje. 
Tratar el lenguaje como instrumento neutro es fruto de la 
ideología o, por lo menos, señal de descuido. El lenguaje (y 
la verdad asociada a él) es el primer gran problema que tiene 
que enfrentar aquel que quiera escribir algo serio sobre 
poder. Pero un tratamiento sistemático sobre el lenguaje 
sería material suficiente para otro libro, por eso nos 
limitaremos a revelar las cuestiones fundamentales, para 
que podamos alcanzar nuestros objetivos. 

En “La Gaya Ciencia”, Friedrich Nietzsche hace 
especulaciones sobre el origen de la conciencia y lo liga 
directamente al surgimiento de la comunicación entre los 



seres humanos. Para el filósofo, la génesis de la conciencia 
es consecuencia de una sensación de fragilidad y necesidad 
de auxilio. La necesidad de comunicación sería la generadora 
de la conciencia y ésta es consecuencia de una larga coacción 
de la carencia humana. En suma, el ser humano comenzó a 
comunicarse porque precisaba (o quería) algo. En “La 
Genealogía de la Moral”, Nietzsche completa su 
pensamiento y coloca al lenguaje como la “exteriorización 
del poder de los que dominan”. 

Siguiendo el pensamiento nietzscheano, podemos deducir 
que, gracias a la necesidad de comunicación adquirimos 
conciencia. Comunicamos nuestra voluntad y hacemos a los 
otros agentes conscientes de lo que queremos. De esta 
conciencia generada, tendremos alguna reacción de los 
agentes comunicados (favorable o contraria), esta reacción 
genera la necesidad del comunicado de responder ‒o sea, 
comunicarse‒. Por lo tanto, el lenguaje genera conciencias y 
necesidades. Si fuera un hecho que el lenguaje es una 
expresión de los que dominan, tenemos conciencia y 
necesidades que reproducen y reafirman aquella 
dominación y que son, por lo tanto, forjadas por una relación 
de poder. 

Nietzsche fundamenta la idea de que el lenguaje es la 
“exteriorización del poder de los que dominan”, a través de 
la genealogía de las palabras. Por ejemplo, en “La genealogía 
de la Moral”, el filósofo defiende que los propios conceptos 
de bien, bueno, etc... surgen de los poderosos, de los 



dominadores que juzgan buenas sus acciones. Los pueblos 
que dominaban, se arrogaban el derecho de crear valores. 

“La conciencia de la superioridad y de la distancia, el 
sentimiento general, fundamental y constante de una 
raza superior y dominadora, en oposición a una raza 
inferior y baja, determinan el origen de la antítesis 
‘bueno’ y ‘malo’”.3 

Esta idea es reforzada por Foucault en “Microfísica del 
Poder” cuando afirma que “Los seres humanos dominan a 
otros seres humanos y así nace la diferenciación de 
valores...”. 

Esta hipótesis gana más fuerza después de que Nietzsche 
exponga algunos ejemplos de la etimología de “malo” y 
“bueno”. Del latín malus (que el autor relaciona con metas, 
negro) puede designarse al hombre plebeyo de color 
moreno y de cabellos negros, de suelo itálico, que se 
distingue mucho, por su color, de la raza dominadora y 
conquistadora de los rubios arios. En gaélico la palabra fin 
(por ejemplo, fin gal) que en último análisis significa “el 
bueno”, “el noble”, antiguamente significaba “el de cabellos 
rubios” (los celtas eran rubios en extremo). 

De lo antedicho podemos deducir la lógica de las ideologías 
y de las morales. En toda relación social donde encontramos 

 

3 La genealogía de la Moral, Friedrich Nietzsche. Moraes, São Paulo, 

1991. 



poder, los poderosos imponen como positivo aquello que 
ellos tienen de distintivo en relación a los demás. La raza 
dominante resalta su color y fuerza; el cura, su conducta 
ascética y el burgués su capacidad de tener. Está claro que 
podemos encontrar en cualquiera de estas morales (racista, 
religiosa o económica) valores comunes. Finalmente, a pesar 
del objeto por el cual se justifica que la dominación es 
diferente, la lógica de conservación del poder es la misma. 
Esto es porque, cuando la clase dominante establece un 
conjunto de valores en un orden social, es para que este 
orden se perpetúe. Así, la clase dominante propone valores, 
los cuales son mucho más para sus dominados de lo que son 
para ella misma. Por lo tanto, la moral se construye de la 
clase dominante para la dominada. 

Pero volvamos a nuestro objeto: el lenguaje. Para 
Nietzsche, el lenguaje sería fruto de una necesidad y 
generaría la conciencia. Se trataría de un medio de intentar 
superar aquella necesidad, surgiría como la afirmación de la 
voluntad de alguien para con otro. El lenguaje nace para 
comunicar aquello que se quiere. Un acto de imposición. El 
propio lenguaje sería, por lo tanto, la forma de quien domina 
para reafirmar su dominio. Tal vez uno de los más primitivos 
instrumentos de poder. Así, como ya hemos dicho, el 
lenguaje es el medio natural para que los dominadores 
impongan como positivo aquello que ellos tienen de 
distintivo en relación a los demás. Los dominadores de todos 
los tiempos crearon expresiones y a través del lenguaje 



impusieron sus valores, transmitieron su ideología y 
reafirmaron su posición. Cuando usamos normalmente el 
lenguaje, tenemos que saber que estamos usando un 
instrumento lleno de vicios, que fue cargado durante 
milenios de los conceptos y valores de los que dominan. 
Pregunta: ¿Cómo hacer un estudio sobre el poder y 
transmitirlo, si aquello que nos es básico para ello, es un 
instrumento viciado por el poder? 

Con todo hay algo peor. Como el lenguaje forja las 
conciencias, tenemos un problema más profundo. No 
tendríamos solo dificultades en expresarnos sobre el poder, 
sino en hacer un análisis crítico y consistente sobre el poder, 
ya que nuestra conciencia es fruto de su lenguaje. Lo que 
estamos abordando tiene consecuencias psicológicas 
profundas, pues lo que tenemos como marca cultural más 
diseminada, es algo que fue forjado durante toda la historia 
para transmitir el mensaje de quien domina. Existe otro 
problema, aunque consigamos analizar y expresar, será 
obvia la dificultad de la mayoría de las personas en captar lo 
que se está queriendo decir. 

No existen muchas salidas para intentar sortear las 
trampas del lenguaje. Algo que se puede hacer es advertir al 
lector de esos peligros ‒es lo que acabamos de hacer‒. Otra, 
es crear algunos conceptos propios para nuestro análisis y 
reformar otros. Finalmente, podemos hacer un 
cuestionamiento sobre el contenido (simbólico) de todo lo 



que el lenguaje forjado por el poder dice transmitir: la 
verdad. 

En “Voluntad de Poder”, Nietzsche trata del siguiente 
modo la verdad: 

“La ‘verdad’ no es, en consecuencia, algo que exista y 
que debemos encontrar y descubrir ‒sino algo que es 
preciso crear‒, que da su nombre a una operación, mejor 
aún, la voluntad de alcanzar una victoria, voluntad que, 
por si misma, no tiene finalidad: introducir la verdad es 
un processus in infinitum, una definición activa, y no la 
manifestación en la conciencia de algo que sea en sí fijo 
y determinado. Es una palabra para la ‘voluntad de 
poder”’.4 

Otros actores como Pirro de Élida (un Escéptico), no 
piensan que la verdad tenga que ser creada, ya que no creen 
que ella sea alcanzable. 

“...las cosas mismas son indiferenciadas, 
inconmensurables e indiscriminadas y ‘a consecuencia de 
esto’, los sentidos y las opiniones no pueden ser ni 
verdaderas, ni falsas”.5 

 

4 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 

5 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Darío Antiseri, Editora Paulinas, 

Río de Janeiro, 1990. 



La posición de los Escépticos nos vuelve a conducir al 
problema. Si la verdad no es alcanzable y nos afirman que 
algo es verdadero, es porque alguien determinó eso. En el 
prólogo de “Voluntad de Poder”, Mario D. Ferreira Santos 
nos ayuda a entender esta cuestión: 

“Nunca el hombre aceptó como base (lógica) sino 
aquello que le fuera intrínsecamente útil. 

A los conceptos más útiles, y que forman las bases 
lógicas del hombre, no se les exige que sean verdaderos. 
Pueden hasta ser falsos. Eso no importa. Importa su 
utilidad. Y toda la lógica formal, después, va a basarse en 
un principio utilitario: la existencia de casos idénticos, la 
aceptación de la segunda vez. El conocimiento es, de esta 
manera, aprehensión humana falsificada de lo 
heterogéneo, de lo incontable y de lo inmensurable, para 
una fórmula de homogeneidad y de medida. Esta 
preparación de falsificación hace posible la vida al 
hombre”.6  

Completamos con Nietzsche: 

“...el error como la misma condición del pensamiento. 
Antes de haber ‘pensado’, necesitamos haber imaginado; 
el acomodamiento a casos idénticos, a la apariencia de 

 

6 ídem 4. 



identidad, es más primitiva que el conocimiento del 
igual”.7 

Naturalmente no tenemos cosas iguales en el mundo, 
solamente la noción metafísica del concepto nos permite 
esta falsificación. 

Pero como Mário D. Ferreira Santos defiende: “El intelecto 
cree en la ‘verdad’ de sus creaciones”. Y claro, si la verdad 
tiene que ser creada, quien lo hace es la clase dominante. 
Como apunta el autor refiriéndose exclusivamente a los 
filósofos: “Toda filosofía, en el fondo, refleja una perspectiva 
de clase...”.8 

¿Cómo se da esto históricamente? Está claro que no todos 
los pensadores escribieron sus obras para beneficiar al 
poder. Sin embargo, hasta existieron algunos crápulas tras la 
concepción de la idea de que si ésta era apropiable por el 
poder, tendría divulgación, repercusión, recursos para hacer 
historia. Caso contrario esta idea sería despreciada, apartada 
y condenada a desaparecer. Otra cosa que sucede es que los 
pensadores, influenciados por el poder de su tiempo, acaban 
contaminando sus obras con ideas que favorecieron a aquel 
poder. 

 

7 Ibid. 

8 Ibid. 



¿Cuál es el propósito del poder en crear la verdad? 
Foucault en “Microfísica del Poder” especula: 

“...en una sociedad como la nuestra, pero en el fondo 
en cualquier sociedad, existen relaciones de poder 
múltiples que atraviesan, caracterizan y constituyen el 
cuerpo social y estas relaciones de poder no pueden 
disociarse, establecerse ni funcionar, sin una producción, 
una acumulación, una circulación y un funcionamiento 
del discurso. No hay posibilidad de ejercicio de poder sin 
una cierta economía de los discursos de verdad que 
funcione dentro y a partir de esta doble exigencia. 
Estamos sometidos por el poder a la producción de la 
verdad y sólo podemos ejercerlo a través de la 
producción de la verdad. Esto vale para cualquier 
sociedad (...) Para caracterizar no su mecanismo, sino su 
intensidad y constancia, se podría decir que estamos 
obligados por el poder a producir la verdad, estamos 
obligados o condenados a confesar la verdad o a 
encontrarla. El poder no para de interrogarnos, de 
indagar, registrar e institucionalizar la búsqueda de la 
verdad, profesionalizándola y recompensándola”.9 

Entonces el discurso de la verdad es útil, pues posibilita al 
poder el control de quien está sometido a él ‒para saber la 

 

9 Microfísica do poder, Michel Foucault. Graal, Río de Janeiro, 1979. 



verdad de la acción del sometido‒. Y la verdad producida por 
el poder, justifica científicamente al propio poder. 

“Lo importante, creo, es que la verdad no existe fuera 
del poder o sin poder (...) La verdad es de este mundo; es 
producida en él gracias a múltiples coerciones y produce 
en él efectos reglamentados de poder. Cada sociedad 
tiene su régimen de verdad, su ‘política general’ de 
verdad: esto es, los tipos de discurso que ella acoge y 
hace funcionar como verdaderos; los mecanismos y las 
instancias que permiten distinguir los enunciados 
verdaderos de los falsos, la manera como se sancionan 
unos y otros; las técnicas y los procedimientos que son 
valorizados para la obtención de la verdad; el estatuto de 
aquellos que tienen a cargo decir lo que funciona como 
verdadero”.10 

“El problema no es cambiar la conciencia de las 
personas, o lo que ellas tienen en la cabeza, sino el 
régimen político, económico, institucional de la 
producción de la verdad. 

No se trata de liberar la verdad de todo sistema de 
poder ‒lo que sería quimérico en la medida en que la 
verdad en si misma es poder‒ sino de desvincular el 
poder de la verdad de las formas de hegemonía (sociales, 

 

10 Ibid. 



económicas, culturales) en el interior de las cuales ésta 
funciona en el momento. 

En suma, la cuestión política no es el error, la ilusión, la 
conciencia alienada o la ideología, es la propia verdad”.11 

Esta perspectiva de Foucault nos parece animadora, pues 
nos da la libertad de forjar una nueva verdad, útil para la 
institución de una alternativa de poder social. La 
construcción de esta nueva verdad pasa, necesariamente, 
por el estudio y crítica del comportamiento normal (o 
patrón), que es fruto de una sociedad (y de un hombre) 
forjada por el poder y la dominación. La gran pregunta que 
nos hacemos es: ¿Cuáles son los mecanismos (y cómo 
funcionan) que hacen que las personas obren 
uniformemente? Siendo que lo natural sería tener una gama 
infinita de respuestas para cada estímulo. A medida que 
vayamos descubriendo y exponiendo estos mecanismos de 
uniformización, estaremos construyendo esta nueva verdad. 

  

 

11 Ibid. 



 

 

 

 

 

Capítulo 2 

CUESTIONES FILOSÓFICAS PRELIMINARES 

 

Antes de exponer la base filosófica del trabajo, trataremos 
algunas cuestiones específicas que merecen atención 
especial. Paralelamente, mostraremos autores que sirvieron 
al poder de su tiempo, y otros que fueron apropiados o 
simplemente, acabaron transfiriendo la influencia de su 
cultura (y del poder asociado a ella) a sus obras. En 
contrapartida, veremos escuelas o pensadores que 
mantuvieron su autonomía en relación al poder y, aún así, 
alcanzaron notoriedad. A través de esta reseña, notaremos 
que estas escuelas autónomas terminaron siendo 
deliberadamente olvidadas, al imposibilitarse su apropiación 
por el poder de ningún tiempo. 



Cuando hablamos de poder, una pregunta primaria nos 
viene a la cabeza: ¿Finalmente el hombre es bueno o malo? 
La pregunta tiene fundamento, ya que si el hombre fuese 
naturalmente malo, nocivo, sería imprescindible un poder 
para controlar sus impulsos destructivos contra los otros 
seres humanos. Siendo de esta forma, el poder sería aquello 
que viabilizaría la sociedad, por consiguiente, la vida 
humana. 

Quien retrató muy bien esto fue Aristóteles en su libro “La 
Política”: 

“Aquel que, por su naturaleza y no por obra de la 
casualidad, existiera sin ninguna patria, sería un 
individuo detestable, muy por arriba o por debajo del 
hombre, según Homero: ‘Un ser sin hogar, sin familia y 
sin leyes. 

Aquel que fuera así por naturaleza sólo respiraría la 
guerra, no siendo detenido por ningún freno y, como ave 
de rapiña, estaría siempre listo para caer sobre los otros 
(...) 

Pero, así como el hombre civilizado es el mejor de todos 
los animales, aquel que no conoce ni la justicia ni las leyes 
es el peor de todos”.12 

 

12 A política, Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 1998. 



Noten como para Aristóteles el hombre es peligroso sin el 
poder que lo controla. El poder disciplinador de los impulsos 
antisociales de cada individuo está representado, en su 
pensamiento, por la familia y las leyes del Estado griego. 
Nada más útil al poder constituido de todos los tiempos que 
pensemos así, finalmente, el poder estaría protegiéndonos 
en todo momento de nuestra propia perversidad, la cual 
estaría diseminada en todos nosotros. La vida sin este poder 
disciplinador sería imposible, o un eterno estado de guerra. 

Saltemos algunos siglos y lleguemos a Maquiavelo, en “El 
Príncipe”: 

“...el hombre que pretenda hacer profesión de bondad 
en todas partes, encontrará su desgracia en un mundo 
repleto de hombres perversos. De ahí, un príncipe que 
quiera conservar el mando necesita saber ser malo y 
valerse de esto, cuando las circunstancias lo exijan”.13 

Maquiavelo es uno de los mayores nombres del 
pensamiento occidental, sin embargo, el no es siquiera 
influenciado o apropiado por el poder de su tiempo, como 
nos parece ha sido el caso de Aristóteles. Maquiavelo, 
deliberadamente, pensó en pro de quien dominaba y en 
detrimento de los sojuzgados, dominados o desvalidos. Aquí 
tenemos la racionalidad por encima de la compasión 
cristiana y de cualquier ética humanista, que para una parte 

 

13 O principe, Nicolás Maquiavelo. Moraes, São Paulo, s/d. 



del planeta extremadamente influenciada por la moral de la 
Iglesia, aún estando en el periodo renacentista, no deja de 
ser un hecho admirable. Pero la gran marca de Maquiavelo 
fue que su obra haya llegado al público sin ninguna censura 
o máscara, mostrando la forma abyecta en que deberá 
proceder aquel que ansiase el poder. Tal vez sea esto lo que 
lo diferencie de otros autores, los que probablemente 
escribieron cosas con contenido similar, pero sus obras 
nunca llegaron al público. 

El fragmento que transcribimos es emblemático, pues más 
allá de ilustrar la dureza del pensamiento maquiavélico, 
profundiza la idea de Aristóteles, pues para Maquiavelo no 
basta traer al hombre a la civilidad a través de la ley y de lo 
colectivo. Lo negativo del hombre no se resumirá en una 
supuesta animalidad, para el autor el hombre es perverso, 
traicionero, desleal... Maquiavelo tampoco está preocupado 
por el beneficio colectivo, como parecía ansiar Aristóteles. 
Su problema es la expansión o la conservación del poder del 
Príncipe. Delante de una concepción tal de hombre, el 
Príncipe no debe tener ningún pudor en tomar las medidas 
más duras para mantener el orden que le interesa. 

En contraposición a esta postura, vemos el pensamiento 
de Bakunin: 

“Suponiendo que los defectos y los vicios, lo mismo que 
las buenas cualidades, son innatos, tendríamos que 
precisar si pueden o no ser modificados por la educación. 



En el primer caso las responsabilidades de todos los 
crímenes cometidos por todos los seres humanos caerían 
sobre la sociedad, que no les dio una formación 
adecuada, y no sobre los propios individuos (...) 

El socialismo rechaza absolutamente la doctrina del 
libre albedrío. Afirma que todo lo que se denomina vicio 
y virtud humanos es absolutamente un producto de la 
acción combinada de la naturaleza y de la sociedad”.14 

Presten atención como el pensamiento de Bakunin se 
complementa con Reich: 

“Todas las discusiones sobre la cuestión de saber si el 
hombre es bueno o malo, si es un ser social o antisocial, 
son pasatiempos filosóficos. Si el hombre es un ser 
antisocial o una masa de protoplasma reaccionando de 
un modo peculiar e irracional depende de que sus 
necesidades biológicas básicas estén en armonía o 
desacuerdo con las instituciones que él creo para si”.15  

En ningún momento estos dos autores afirmaron que el ser 
humano es “bueno”, pero queda clara la diferencia de 
tratamiento que dan al tema. Ninguno de los dos determina 
que nuestros vicios y defectos son oriundos de nuestras 
naturalezas y punto final. Bakunin admite que pueden existir 

 

14 Escritos de filosofía política, Mijail Bakunin (Compilación de G P 

Maximoff), Alianza editorial, Madrid, 1978. 

15 A funçáo do orgasmo, Wilhelm Reich. Brasiliense, São Paulo, 1992. 



defectos innatos, con todo cree que el medio puede 
“educar” tales conductas. De esta forma cuando la sociedad 
sufre la acción “antisocial” de alguien es porque ella misma 
fue negligente con uno de sus hijos. Reich descalifica 
completamente la discusión. Para él el ser humano es el 
resultado de la interacción entre las necesidades biológicas 
humanas y las instituciones que posibilitan o reprimen su 
satisfacción. En el caso de represión de necesidades básicas, 
las instituciones forjadas por el propio hombre (lo que 
quitaría el carácter inocente de éste), acabarían por generar 
un hombre antisocial. 

El tratamiento dado por Reich y Bakunin al tema nos 
parece el más apropiado. No obstante, no podríamos dejar 
de hablar de una escuela de pensamiento filosófico, que 
tiene una postura optimista en relación a la naturaleza 
humana, a saber: la escuela filosófica Cínica. 

El cinismo nos despierta especial interés, pues siendo 
oriundo de la Grecia clásica, podemos percibir el contraste 
de su pensamiento con el de Aristóteles. Los cínicos se 
colocaron contra los intereses del poder y despreciaron 
completamente la cultura de la época, tornándose la más 
anticultural, anarquista y extremista de las filosofías que 
Grecia y occidente conocieron. Hablaban de los absurdos de 
las construcciones metafísicas, cuestionaban el matrimonio 
y pregonaban que cuanto mas eliminamos las necesidades 
superfluas, nos volvemos más libres. Los cínicos tenían la 
convicción de que el poder era inútil, ya que la felicidad viene 



de dentro y no de afuera del hombre. Naturalmente, la 
ciudad era cuestionada: el cínico se proclamaba “ciudadano 
del mundo” y la autarquía (el bastarse a si mismo), la apatía 
y la indiferencia frente a todo, eran los puntos de llegada de 
la vida cínica. De la poca literatura que disponemos sobre 
esta filosofía, queda clara la visión positiva en relación a la 
naturaleza humana 16 y el cuestionamiento a las cosas que la 
reprimen, como las instituciones (el matrimonio por 
ejemplo) y el poder ‒el discurso por la libertad (de todos) 
sólo es hecho por quien no tiene una visión pesimista del ser 
humano‒. 

No obstante, si tuviéramos que elegir el mayor abismo 
entre los Cínicos y Aristóteles, ciertamente la elección 
recaería en el “hombre ciudadano”. Para Aristóteles, así 
como para la cultura griega clásica, los seres humanos sólo 
existen en función de la sociedad: 

“Las sociedades domésticas y los individuos no son sino 
las partes integrantes de la Ciudad, todas subordinadas 
al cuerpo entero, todas distintas por sus poderes y sus 
funciones, y todas inútiles si están desarticuladas...”.17 

Quienes tal vez representen mejor esta oposición a la 
cultura griega sean los “epicureístas”. Observen este pasaje 

 

16 Para ser feliz basta buscar esta felicidad dentro de si mismo. 

17 A política, Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 1998. 



tomado de “Historia de la Filosofía” de Giovanni Reale y 
Darío Antiseri: 

“El desmoronamiento del mundo ideal platónico no 
podría ser más radical y la ruptura con el sentimiento de 
vida clásicamente griego no podría ser más decisiva: el 
hombre dejó de ser hombre‒ciudadano para volverse 
puro hombre‒individuo. El único vínculo admitido como 
verdaderamente factible entre los individuos es la 
amistad, que es un lazo libre, que reúne a aquellos que 
sienten, piensan y viven de modo idéntico”.18 

Pero la concepción de “hombre‒ciudadano” renace con 
Hegel en pleno siglo XIX: 

“He aquí el famoso fragmento de Hegel, que hizo 
historia en todos los sentidos, porque (con o sin razón) 
fue invocado como justificación para las más recientes 
dictaduras:  

‘En sí y para sí, el Estado es la totalidad ética, la 
realización de la libertad, y que la libertad sea real es la 
finalidad absoluta de la razón. El Estado es el espíritu que 
está en el mundo y se realiza en él con conciencia, al 
tiempo que, en la naturaleza, él sólo se realiza en cuanto 
es diferente de sí, en que es espíritu adormecido. 
Únicamente el Estado existe solamente en tanto 

 

18 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Darío Antiseri, Editora Paulinas, 

Río de Janeiro, 1990. 



existente en la consciencia, en tanto consciente de si 
mismo, como objeto que existe. En la libertad, no se debe 
proceder de la individualidad, de la autoconciencia 
individual, sino solamente de la esencia de la 
autoconciencia, ya que, sea el hombre consciente o no, 
esa esencia se realiza como poder autónomo, en el cual 
los individuos en particular son apenas momentos.  

El ingreso de Dios en el mundo es el Estado, su 
fundamento es el poder de la razón que se realiza como 
voluntad. En la idea del Estado, no se debe tener 
presente Estados particulares, instituciones particulares; 
al contrario, se debe considerar la idea en si misma, ese 
Dios real. Todo Estado, aunque lo declaremos malo 
según los principios que profesamos y se reconozca en él, 
este o aquel defecto, tiene siempre en sí, especialmente 
si pertenece a nuestra época civil, los momentos 
esenciales de su existencia. Pero, como es mucho más 
fácil descubrir el defecto que entender lo positivo, se cae 
fácilmente en el error de olvidar, además de sus aspectos 
particulares, el organismo interior del propio Estado.  

El Estado no es una obra de arte: está en el mundo y, 
por lo tanto, en la esfera de lo opinable, de la 
eventualidad y del error. El mal comportamiento puede 
desfigurarlo de muchos lados. Pero el hombre más 
odioso, el reo, el enfermo o el lisiado continúan siendo 
hombres vivos, porque lo positivo y la vida existen, a 
pesar del defecto; y lo positivo aquí es importante’. 



En esta concepción, el Estado no existe para el 
ciudadano, pero el ciudadano existe para el Estado. En 
suma, el ciudadano existe en tanto miembro del Estado. 
Esa era una concepción griega, retomada por Hegel y 
llevada hasta las últimas consecuencias, en el contexto 
de su idealismo y su panlogismo”.19 

La reacción contra Hegel no tardó en surgir. Max Stirner 
(seudónimo de Johann Caspar Schmidt, 1806‒1856) aún 
siendo alumno de Hegel en Berlín, se revela en su contra en 
nombre del individualismo anárquico, teniendo como obra 
fundamental “El único y su propiedad” (1845). 

Sin embargo, son Hegel y Aristóteles quienes se vuelven 
paradigmas del pensamiento occidental. ¿Será mera 
coincidencia, que exactamente los autores que defienden la 
idea de la subordinación del individuo al Estado se 
perpetúen, en tanto que aquellos que se oponían 
desaparecieran? No. Lo que ocurrió es obvio. Los pensadores 
que son apropiables por el poder ‒en su época o en otra‒ 
ganaron financiamiento, divulgación, fueron creadas 
instituciones para propagar y perpetuar sus ideas ‒teniendo 
apoyo ya sea del Estado o de iniciativas privadas‒. Autores 
como Hegel, expusieron sus ideas como si fuesen definitivas, 
nada más que el espíritu político de su época. No obstante, 

 

19 Ibid. 



es legítimo preguntarse: ¿Ellos sufrieron mera influencia 
cultural o fueron corrompidos por el poder? 

Estudiar las relaciones de poder sólo tiene sentido si 
consideramos a los seres humanos como individuos 
autónomos, capaces de tomar decisiones. Entonces, nos 
alineamos con Stirner y Epicuro. Concebir al hombre en 
función del poder (como hace Aristóteles) es invertir la lógica 
de la cual pretendemos partir, además de que sólo es posible 
en el terreno de la metafísica. Lo mismo se da en relación al 
siguiente problema: ¿Existen hombres que nacieron para ser 
dominados? 

“No es sólo necesario, sino también ventajoso que haya 
mando por un lado y obediencia por otro, y todos los 
seres, desde el primer instante de su nacimiento, están, 
por así decirlo, marcados por la naturaleza, unos para 
mandar, otros para obedecer (...) Para ellos es mejor 
servir que ser traidores a si mismos. En una palabra, es 
naturalmente esclavo aquel que tiene tan poca alma y 
pocos medios que resuelve depender de otros (...) 

No dudamos en creer que los individuos inferiores 
deben ser sumisos”.20 

Estas palabras de Aristóteles en nada se contradicen con lo 
que piensa Hitler: 

 

20 A política, Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 1998. 



“Con su autoridad de conquistador, sometió el (ario) a 
los hombres inferiores, reglamentando enseguida, bajo 
su mando, la actividad práctica de esas criaturas, 
conforme a su voluntad y apuntando a sus propios fines. 
Mientras conducía a los vencidos hacia un trabajo útil, 
aunque duro, el ario perdonaba, no sólo sus vidas, sino 
que les proporcionaba tal vez una suerte mejor que 
antes, cuando gozaban de la llamada ‘libertad’”.21 

Con certeza, la teoría racista de Hitler hubiera tenido 
menos penetración, si al contrario de propagar las ideas de 
Aristóteles, el poder hubiese difundido el “estoicismo”. 

“En base a su concepto de physis o de logos, los 
estoicos, más que otros filósofos, también supieron 
poner en crisis antiguos mitos de la nobleza de sangre y 
de la superioridad de la raza, así como la institución de la 
esclavitud: la nobleza es llamada cínicamente escoria y 
deshecho de la igualdad; todos los pueblos son 
declarados capaces de alcanzar la virtud, el hombre es 
proclamado estructuralmente libre: en efecto, ‘ningún 
hombre es, por naturaleza, esclavo’. Los nuevos 
conceptos de nobleza, de libertad y de esclavitud se 
relacionan a la sabiduría y a la ignorancia: el verdadero 
hombre libre es el sabio, el verdadero esclavo es el 
necio”.22 

 

21 Mi lucha, Adolf Hitler. Moraes, São Paulo, 1983. 

22 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Darío Antiseri, Editora Paulinas, 



Por consiguiente, el poder no está preocupado con el 
bienestar humano, sino, sólo en propagar las ideas que son 
interesantes para su perpetuación. Así como los estoicos, 
Etienne de la Boétie se opone a la idea de que los seres 
humanos nacen para ser esclavos. 

“Pero si algo hay claro y evidente para todos, si algo hay 
que nadie podría negar, es que la naturaleza, ministro de 
Dios, bienhechora de la humanidad, nos ha conformado 
a todos por igual y nos ha sacado de un mismo molde 
para que nos reconozcamos como compañeros, o, mejor 
dicho, como hermanos. Y, si, en el reparto que nos hizo 
de sus dones, prodigó alguna ventaja corporal o 
espiritual a unos más que a otros, jamás pudo querer 
ponernos en este mundo como en un campo acotado y 
no ha enviado aquí a los más fuertes ni a los más débiles. 
Debemos creer más bien que al hacer el reparto, a unos 
más, a otros menos, quería hacer brotar en los humanos 
el afecto fraternal y ponerlos en situación de practicarlo, 
al tener, los unos, el poder de prestar ayuda y, los otros, 
de recibirla. ¿Cómo podríamos dudar de que seamos 
todos naturalmente libres, puesto que somos todos 
compañeros? Y ¿podría caber en la mente de nadie que, 
al darnos a todos la misma compañía, la naturaleza haya 
querido que algunos fueran esclavos?”23 

 

Río de Janeiro, 1990. 

23 El discurso de la servidumbre voluntaria, Etienne de la Boétie. Utopía 



Si pensásemos como Aristóteles, creyendo que unos 
nacieron para mandar y otros para obedecer, no tendríamos 
que estudiar el poder, la respuesta ya estaría dada. El poder 
sería natural y punto final. Indisociable de esta cuestión es la 
de la superioridad racial. Sería ridículo pensar que las razas 
son iguales. Lo correcto sería considerar que algunas razas 
tienen ventajas en algunos aspectos y son superadas en 
otros. Esto, sin embargo no da un derecho natural a una raza 
a esclavizar a otra. La esclavitud será siempre una 
usurpación. 

Para finalizar este capítulo, pondremos un poco más de 
atención en las razones por las que algunos buenos autores 
fueron olvidados y otros, muchas veces no tan buenos, se 
perpetúan como paradigmas en nuestras academias. Para 
eso, reservamos un fragmento del “Discurso de la 
servidumbre voluntaria”, de la Boétie, que obviamente 
nunca será reproducido por el poder de ningún tiempo. 

“Son, pues, los propios pueblos los que se dejan, o, 
mejor dicho, se hacen encadenar, ya que con sólo dejar 
de servir, romperían sus cadenas. Es el pueblo el que se 
somete y se degüella a sí mismo; el que, teniendo la 
posibilidad de elegir entre ser siervo o libre, rechaza la 
libertad y elige el yugo”.24 

 

libertaria, Buenos Aires, 2008. 

24 Ibid. 



Sería embarazoso para el poder divulgar la desobediencia. 
Por eso, no es casual que el poder en el periodo renacentista 
aproveche a Maquiavelo y deje a de la Boétie en el 
ostracismo. De los clásicos hace uso de Platón y Aristóteles y 
olvida a los “cínicos”, “epicuristas” y “estoicos”. Estudia a 
Hegel y considera a Stimer un autor menor. Respalda las 
ideas imbéciles de Hitler y califica a Bakunin de lunático.  

El poder a lo largo de la historia fue ejercido de maneras 
diferentes, sin embargo no deja de ser poder, teniendo la 
misma lógica y dinámica. Por eso, las ideas de de la Boétie 
no serian apoyadas ni en la Grecia antigua, ni en los Estados 
nacionales modernos, menos aún en una empresa capitalista 
del Tercer milenio. A pesar de toda la discontinuidad, no 
podemos desatender los efectos causados por esta política 
milenaria, que todos los regímenes de poder asumen, o sea, 
hacer la propaganda solamente de lo que interesa que 
pensemos. Resumiendo: existen preconceptos y 
pensamientos autoritarios, reaccionarios, que ni sabemos de 
donde vienen, pero basta buscar en estos grandes autores 
apropiados por el poder, para encontrar las respuestas. 

Por ejemplo, ¿saben de dónde viene el preconcepto contra 
un hombre simple y de pequeñas posesiones en el gobierno? 

“Los ricos están menos expuestos a la tentación de actuar 
mal, poseyendo lo que seduce a los otros”.25 

 

25 A política, Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 1998. 



¿No es sorprendente que, después de siglos, las personas 
continúen reproduciendo estos preconceptos del Estagirita? 
Por supuesto que no. En varios periodos de la historia, desde 
la época helénica, fue interés de las clases dominantes que 
creyésemos que el pobre será naturalmente corrupto en el 
poder. De la misma forma, le interesa que simplemente 
aceptemos las leyes existentes en nombre del orden, sin 
cuestionarnos si existiría un orden alternativo, o más aún, un 
orden que prescindiese de leyes. 

“La sumisión a las leyes existentes es la primer parte de 
un buen orden...”.26 

Terminamos este capítulo con un fragmento de la Historia 
de la Filosofía, el cual nos hace reflexionar sobre Hegel y 
otros autores apropiados por el poder: 

“Es sabido que, en buena medida, fue en Hegel que el 
totalitarismo político fue a buscar las armas conceptuales 
para su propia auto legitimación. Y, aunque sea verdad 
que eso fue abuso, también es verdad que Hegel 
efectivamente provee amplio material para tal abuso”.27

 

26 Ibid. 

27 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Darío Antiseri, Editora Paulinas, 

Río de Janeiro, 1990. 



 

 

 

 

 

Capítulo 3  

BASE FILOSÓFICA 

 

En este capítulo definiremos la base filosófica de nuestro 
trabajo. Esta base es la filosofía nietzscheana. Existen 
motivos manifiestos para esta opción. Nietzsche es un 
filósofo que no se somete al poder y desprecia la cultura de 
su pueblo en su tiempo, por lo tanto, sufre menor influencia 
del poder que le es contemporáneo. Nietzsche es enemigo 
feroz de la metafísica y tiene un abordaje muy propicio para 
la construcción de una teoría del poder. Además de eso, la 
lectura de Nietzsche ya nos devela una cuestión básica: ¿Por 
qué los seres humanos quieren poder? No encontramos 
mejor forma de transmitir el pensamiento nietzscheano que 
transcribir varios pasajes del propio autor. Creemos que, la 
mera lectura de esta trabajosa compilación, será suficiente 



para dar al lector la noción de lo que nos es útil en el 
pensamiento del autor alemán. 

Comencemos por este trecho donde Nietzsche describe 
como percibe el mundo: 

“Este mundo es un monstruo de fuerza sin comienzo ni 
fin, una cantidad de fuerza dura como el bronce, que no 
se hace más grande ni más pequeña, que no se consume, 
sino que se transforma, inmutable en su conjunto, una 
casa sin gastos ni pérdidas, pero también sin ganancias y 
sin progreso, rodeada de la ‘nada’ como de una frontera.  

Este mundo no es algo indefinido y sin desgaste, nada 
que sea de una extensión infinita, pero, siendo una 
fuerza determinada, está incluido en un espacio 
determinado y no en un espacio vacío en alguna parte. Es 
una fuerza en todas partes, es un juego de fuerzas y de 
ondas de fuerzas, uno y múltiple simultáneamente, en el 
momento que se reduce allí, un mar de fuerzas agitadas 
que provocan su propia tempestad, transformándose 
eternamente en un eterno vaivén, con enormes años de 
retorno, con un flujo perpetuo de sus formas, desde las 
más simples a las más complicadas, yendo de lo más 
calmo, lo mas rígido y lo mas frío a lo más ardiente, a lo 
salvaje, a lo más contradictorio, para consigo mismo, 
para volver enseguida de la abundancia a la simplicidad, 
del juego de las contradicciones al placer de la armonía, 
afirmándose a sí mismo, aún en esa uniformidad de las 



órbitas y de los años, bendiciéndose a si mismo como 
aquello que eternamente debe retornar, como un 
devenir que jamás conoce la saciedad, jamás el tedio, 
jamás la fatiga ‒este mi mundo dionisiaco‒ de la eterna 
creación de si mismo, de la eterna destrucción de si 
mismo, este mundo misterioso de las dobles 
voluptuosidades, mi ‘más allá del bien y del mal’, sin fin, 
a no ser el fin que reside en la felicidad del círculo, sin 
voluntad, a no ser un anillo que posea la buena voluntad 
de seguir su viejo camino, siempre alrededor de si mismo 
y nada más sino alrededor de si mismo...”.29 

Es desde esta percepción del mundo como fuerza que 
estableceremos nuestra tesis sobre el poder. Por eso, 
profundizaremos en el pensamiento del autor alemán para 
tener mayor comprensión de tal fuerza y las relaciones con 
su esencia. Pero no sin antes mostrar las consecuencias de 
esta concepción sobre las especulaciones de la creación del 
mundo: 

“La hipótesis del mundo creado no nos debe preocupar 
un solo instante. La noción de crear es hoy 
absolutamente indefinible e irrealizable; no es más que 
una palabra, una palabra rudimentaria, que data de una 
época de superstición, una palabra que nada explica”.30 

 

29 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 

30 Ibid. 



Volvamos a las cuestiones concernientes a la fuerza. A 
continuación, Nietzsche expone tres características 
fundamentales de esta fuerza: la finitud, la mutabilidad (y lo 
inevitable de esta mutación) y la temporalidad: 

“El mundo, como fuerza, no puede ser imaginado 
infinito, pues es imposible concebirlo así, nos negamos a 
la idea de una fuerza infinita, siendo incompatible con la 
idea de fuerza. Así, el mundo carece de la facultad de 
renovarse indefinidamente. 

...La medida de la fuerza (como cantidad) es fija, su 
esencia es fluida. 

La fuerza no puede detenerse. La ‘mutación’ es 
integrante de su esencia, por lo tanto también el carácter 
temporal: por lo cual la necesidad de mutación es una vez 
más fijada de manera abstracta”.31 

Nietzsche no considera, por ende, la necesidad como 
generadora de nada, ya que la fuerza en su todo, no tiene la 
necesidad. A esto el autor agrega: 

“Está absolutamente disculpado justificar el presente 
por el futuro, o el pasado por el presente. La ‘necesidad’ 
no existe bajo la forma de una fuerza universal que 
interviene y domina, o bajo la forma de una fuerza motriz 
inicial, menos aún para condicionar una cosa de gran 

 

31 Ibid. 



valor. Dadas esas premisas se impone negar una 
conciencia universal del devenir, un ‘Dios’, a fin de no 
considerar todo lo que sucede bajo la mirada de un ser 
que se compadece y conoce, mas que no manifiesta 
voluntad...”.32  

Para Nietzsche la vida no pasa de una manera especial de 
muerte, porque la vida no pasa de una formación particular 
de fuerza. En el párrafo que sigue, el autor deja de tratar la 
fuerza como un todo, muestra que este todo está 
constituido de diversas partes, las cuales entran en conflicto, 
establecen una relación de preponderancia entre si y esto es 
determinante en la formación del todo. 

“El individuo es un campo de batalla de sus diferentes 
partes (para la alimentación, espacio, etc.): Su evolución 
está ligada a la victoria, a la supremacía de determinadas 
partes, al perecimiento, a la transformación en órganos 
de otras determinadas partes. 

La influencia de las ‘circunstancias exteriores’ fue 
absurdamente exagerada por Darwin: lo que es esencial 
en el proceso vital es precisamente la inmensa potencia 
formadora, que crea formas de adentro hacia afuera, que 
utiliza y explora las ‘circunstancias exteriores’. Las nuevas 

 

32 Ibid. 



creadas de adentro hacia fuera, no están hechas en vista 
de una finalidad, sino, en la lucha de las partes”.33  

Entendiendo al individuo como un centro de fuerza, 
Nietzsche describe la actuación lógica del individuo vivo en 
el mundo exterior: 

“La voluntad de acumular fuerzas es específica para el 
fenómeno de la vida, nutrición, procreación, herencia, 
para la sociedad, Estado, costumbres, autoridad. ¿No nos 
estará también permitido considerar esa voluntad como 
causa agente en la química? ¿Y en el orden cósmico? 

No solamente constancia de la energía: sino ‘máximo’ 
de economía en el gasto: de manera que el deseo de 
volverse más fuerte, en cada centro de fuerza, es la única 
realidad, de alguna manera conservación de si, sino 
deseo de apropiarse, de volverse señor, de aumentar, de 
convertirse en más fuerte”.34 

A lo que el propio Nietzsche refuerza: 

“Vida, la forma del ser que nos es más conocida, es 
específicamente voluntad de acumular fuerza ‒todos los 
procesos de la vida tienen ahí su alabanza ninguna cosa 

 

33 Ibid. 

34 Ibid. 



quiere conservarse, todo debe ser adicionado y 
acumulado”.35 

Para el filósofo la “motivación de la vida es la acumulación 
de fuerza”. Y para acumular fuerza, la vida sólo puede ser 
descripta de esta forma: 

“La vida es esencialmente una apropiación, una 
violación, una sujeción de todo aquello que es extraño y 
débil, significa opresión, rigor, imposición de las propias 
formas, asimilación, o por lo menos, en su forma más 
suave, un aprovechamiento. 

También una corporación, en la cual, como indicamos 
mas arriba, los individuos se tratan como iguales (esto 
sucede en la aristocracia saludable) debe, aunque 
represente un cuerpo vivo y no un cuerpo moribundo, 
hacer en las mismas relaciones con los otros cuerpos 
todo aquello a que son obligados a abstenerse sus 
componentes en sus relaciones recíprocas, esa deberá 
ser voluntad de dominación, deseará crecer, aumentar, 
atraer, adquirir predominio ‒no ya por la moralidad o 
inmoralidad‒, sino únicamente porque ‘vive’ y porque la 
vida es deseo de poder”.36 

 

35 Ibid. 

36 Alem do bem e do mal, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 



Así, para el autor la realidad es el conflicto entre fuerzas: 

“La vida es una consecuencia de la guerra, la misma 
sociedad es un medio para la guerra... 

Todo lo que sucede, todo movimiento, todo devenir, 
considerados como fijación de grados de fuerzas, como 
una lucha...”.37 

Toda transformación solo se da a través de la interacción 
de dos fuerzas: 

“No sabremos deducir ninguna transformación si no 
hubiera penetración de una potencia en otra potencia”.38 

Y esta penetración de potencias tiene como resultado: 
“Supremacía sobre una potencia mas débil, con suerte de 
que esta trabaje como función de la potencia mas fuerte, se 
establece una jerarquía, una organización que despierta 
forzosamente la apariencia de un orden de fines y medios”.39 

Para Nietzsche todos los fenómenos naturales (incluyendo 
la vida) son consecuencia en esta misma lógica: donde hay 
un conflicto, la fuerza más potente se impone sobre la más 
débil: 

 

37 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 

38 Ibid. 

39 Ibid. 



“Cuando algo sucede de tal o cual manera y no de otra 
forma, no es consecuencia de un ‘principio’, de una ‘ley’, 
de un ‘orden’, sino que demuestra que la ‘cantidad’ de 
fuerzas que están en acción, cuya propia esencia es la de 
ejercer el poder sobre las otras ‘cantidades’ de fuerzas. 

El mecanismo es solamente un lenguaje de señales 
para un conjunto de fenómenos internos, de ‘cantidad’ 
de voluntad que lucha y vence. 

No hay ley: cada potencia extrae en cada instante su 
última consecuencia. Es precisamente en el hecho de ‘no 
poder diferente’ que reposa la calculabilidad”.40 

A esta altura, tenemos que resaltar al lector tres cosas: 
primero, ya enumeramos los principales elementos para 
nuestro trabajo sobre el poder: la fuerza y sus 
características, los centros (unidades autónomas) de fuerza, 
el impulso de cada centro de acumular mas fuerza, el 
conflicto y la supremacía del fuerte. Segundo, para el autor 
la realidad de la vida no puede ser diferente. Tercero, para 
Nietzsche no tiene sentido el instinto de conservación. 

“Antes de afirmar que el instinto de conservación es el 
instinto motor del ser orgánico, se debe reflexionar. El ser 
vivo necesita y desea antes que nada y por encima de todas 
las cosas dar libertad de acción a su fuerza, o a su potencial. 
La propia vida es voluntad de poder. El instinto de 

 

40 Ibid. 



conservación viene a ser una consecuencia indirecta, y en 
todo caso, de las más frecuentes”.41 Llegamos a uno de los 
conceptos fundamentales de la filosofía nietzscheana: la 
“Voluntad de poder” la que está definida mas arriba. Pero 
cómo se da la interacción, dentro de la dinámica de auto 
expansión de las fuerzas: 

“Se trata de una lucha entre dos elementos de poder 
desigual: involucra un nuevo acuerdo de fuerzas, según 
la medida de poder de cada uno. El segundo estado es 
radicalmente diferente del primero (ahí no hay efecto): 
lo esencial es que los factores que se encuentran en lucha 
alcancen otros ‘quantum’ de poder. 

Imagino que todo cuerpo específico aspira a 
convertirse en señor del espacio y a extender su fuerza 
(su voluntad de poder), a repeler todo lo que resiste su 
expansión. Pero incesantemente se choca con las 
aspiraciones semejantes de otros cuerpos y termina por 
acomodarse (combinarse) con los que le son 
suficientemente homogéneos: entonces conspiran 
conjuntamente para conquistar el poder. Y el proceso 
continúa...”.42  

 

41 Alem do bem e do mal, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/ d. El resaltado es nuestro. 

42 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 



Por lo tanto, para Nietzsche, todos los valores se resumen: 

“El punto de vista del ‘valor’ es el punto de vista de las 
condiciones de conservación y aumento...”.43 

Es obvio que el movimiento de auto expansión de la fuerza 
no es continuo: 

“Hay ‘formaciones dominadoras’, la esfera del que 
domina crece sin cesar, o aumenta y disminuye 
periódicamente, está sometida a las circunstancias 
favorables o desfavorables (de la nutrición)”.44  

Así como la necesidad, el placer y el displacer no son 
determinantes para la acción de las fuerzas: 

“Toda tendencia a extenderse, toda incorporación, 
todo crecimiento es un esfuerzo contra algo que resiste, 
el movimiento es algo esencialmente ligado al estado de 
displacer, lo que aquí es motivo agente debe, 
ciertamente, querer otra cosa, al querer así el displacer y 
al procurarlo sin cesar. ¿Por qué los árboles de una selva 
virgen luchan entre si? ¿Por la felicidad? No, ¡por el 
poder!...”. 45 

 

43 Ibid. 

44 Ibid. 

45 Ibid. En este párrafo Nietzsche muestra que el displacer no impide el 

movimiento, al contrario, el agente busca sin cesar vencer las resistencias, 

luego el displacer no puede ser visto como el elemento determinante para la 



Con todo, el filósofo percibe fuentes de placer asociadas a 
su lógica: 

“Si la esencia íntima del ser es la voluntad de poder; si 
el placer es el aumento de poder, el displacer el 
sentimiento de no poder resistir y no poder ser señor: 
¿No nos estará permitido considerar el placer y el 
displacer como hechos cardinales?”.46 

No existe finalidad en la filosofía de Nietzsche, mucho 
menos evolución ‒que es un concepto metafísico‒ con todo, 
la acción de los elementos tiene una lógica que determina su 
desarrollo. 

“Lo que hace al crecimiento de la vida es la economía 
siempre mas estricta y mas previsora, que realiza lo 
máximo con la menor fuerza. Como ideal está la ley del 
menor esfuerzo”.47 

 Los lectores más atentos deben haber deducido que este 
pequeño compendio contiene no sólo los principales 
elementos para nuestro trabajo sobre el poder, sino también 
la base para construir una teoría sobre la lógica y la dinámica 
de ese poder. También tenemos algunos indicios de los 

 

acción. 

46 Ibid. 

47 Ibid. 



impulsos que conducen a los seres humanos al poder, aun 
así agregaremos lo siguiente: 

“La voluntad de poder se manifiesta: 

a) entre los oprimidos, en toda especie de esclavos, 
bajo la forma de ansias de ‘libertad’...; 

b) en una especie mas fuerte que comienza a llegar al 
poder, es la voluntad de supremacía, si ésta se inicia sin 
éxito se restringe incontinente a la voluntad de ‘justicia’, 
igualdad de derechos para todos como los de la clase 
dominante; 

c) en los mas fuertes, en los mas ricos, en los mas 
independientes, en los mas valientes, bajo la forma de 
‘amor a la humanidad’, al ‘pueblo’, al evangelio, a la 
verdad, a Dios, bajo la forma de compasión, de sacrificio 
de si mismo, etc., y aún bajo la forma de dominar, 
arrastrar consigo, tomar a su servicio, incluirse 
instintivamente en la gran cantidad de fuerza, para poder 
darle una dirección: el héroe, el profeta, el César, el 
salvador, el pastor... 

Por todos lados se expresa la necesidad de ejercer un poder 
cualquiera, o de crear momentáneamente, para si mismo, 
la apariencia de poder ‒bajo la forma de embriaguez”. 

Para Nietzsche, los seres humanos quieren explotar todas 
sus potencialidades, llevar sus capacidades a la máxima 



realización, contra cualquier resistencia y para eso necesitan 
tener fuerza (esta es la voluntad de poder). Si sojuzgar otros 
elementos es condición necesaria para acumular fuerzas ‒
para su plena realización‒ este agente tenderá a hacerlo. El 
sometimiento de la resistencia no es la motivación primera 
del agente. Su motivación primera es su realización 
individual, por lo tanto, el agente al principio no lucha por el 
poder, este sería un medio. Como todo elemento encontrará 
necesariamente resistencia en sus acciones, el poder pasa a 
ser un elemento diario en nuestras vidas. Llegamos a 
confundir nuestras acciones con poder, pues casi siempre 
precisamos sojuzgar resistencias para conseguir realizar 
algo. 

Por otro lado, el autor afirma que existe en el poder una 
embriaguez. Si recordamos uno de los pasajes anteriores, 
veremos que el placer estaría asociado al aumento de poder. 
Pues bien, nada más placentero y saludable al hombre que 
tener sensación de poder hacer, realizar y realizarse. Este 
movimiento es auto reflexivo, pues, a medida que el ser 
humano realiza, él se va forjando. Y si aquella realización 
está de acuerdo con sus anhelos, este ser se va realizando. Y 
como esta sensación de poder (que es poder realizar) está 
intrínsicamente ligada al sometimiento de resistencias, nada 
más lógico que atribuir al poder una sensación placentera. 

Nietzsche sabe que no todos actúan de esta forma, sin 
embargo afirma: 



“Cuando el individuo busca para sí un valor solamente 
en la servidumbre que presta a los otros, puede 
concluirse con certeza, que es fatiga y decadencia”.48 

La exposición de cómo se dio la transformación de los seres 
humanos en criaturas sumisas, subalternas, conformistas, 
acobardadas, usando las palabras de Nietzsche, con “instinto 
de rebaño” ‒por eso, abochornados de su naturaleza‒ tal vez 
sea uno de los pasajes más ricos de su filosofía. 

“Una doctrina es una religión del ‘amor’, de la opresión 
a la afirmación de sí, una religión de la paciencia, de la 
resignación, de la ayuda mutua, en acción y palabras, 
pueden ser de valor superior en estratos semejantes, 
hasta a los ojos de los dominadores: porque ellas 
reprimen los sentimientos de rivalidad, de 
resentimiento, de envidia, propio de los desheredados, 
divinizándoles bajo el nombre de ideal de la humanidad 
y de la obediencia, el estado de esclavitud, de 
inferioridad, de pobreza, de enfermedad, de 
sojuzgamiento. Eso explica por qué las clases (o razas) 
dominantes, así como los individuos, han mantenido sin 
cesar el culto al altruismo, el evangelio de los humildes, 
el ‘Dios en la cruz’. 

La exigencia de la ‘humanización’ (...) es una hipocresía 
usada por una especie determinada de hombres para 

 

48 Ibid. 



llegar a la dominación: mas exactamente un instinto 
determinado, instinto de rebaño”.49 

La moral tiene para Nietzsche gran importancia en esta 
degeneración de la naturaleza de la fuerza, de la voluntad de 
poder y de la imposición humana: 

“La moral religiosa: La emoción, el gran deseo, las 
pasiones del poder, del amor, de la venganza, de la 
posesión, los moralistas quieren extinguirlos, 
arrancarlos, para ‘purificar’ el alma. 

La lógica dice: esos deseos ocasionan continuamente 
grandes devastaciones, por lo tanto son malos, 
condenables... 

Lo mismo se da en la locura del moralista, que en vez 
de pedir que las pasiones sean dominadas, pide su 
extirpación. Su conclusión es siempre: solamente el 
hombre castrado puede convertirse en un hombre 
bueno”.50 

Como pudimos percibir en el fragmento anterior, la moral 
corroe los deseos y emociones, esto transforma al ser 
humano en un ser castrado, dócil y degenerado en su 
impulso hacia el poder. La moral que degenera al ser 

 

49 Ibid. 

50 Ibid. 



humano surge, exactamente, de una clase dominante, que 
quiere mantener su status: 

“¿Como? ¿Estará la humanidad en decadencia? 
¿Siempre estuvo así? Lo que es cierto es que solamente 
se enseñó como valores superiores los valores de la 
decadencia. La moral del olvido de si mismo es la moral 
de regresión por excelencia. Una posibilidad aún está 
abierta, ¡es que no es la humanidad que está en 
decadencia, sino los dueños de ella!... Y, en efecto, he 
aquí mi proposición: los señores, los conductores de la 
humanidad fueron decadentes: de ahí la transmutación 
de todos los valores en el sentido nihilista...”.51 

En la interpretación nietzscheana, la humanidad sólo 
podría estar en decadencia, si la moral ha destruido el 
espíritu humano natural, para crear este hombre que se 
olvida de sí. La moral por lo tanto, es vista como una farsa 
usada por la clase dominante, y actúa conforme lo siguiente: 

“Entonces hacen triunfar aquí la moral común, porque 
por medio de ella, realizan un avance, y para asegurarle 
la victoria, luchan y emplean la violencia contra la 
inmoralidad, ¿de acuerdo con qué ‘derecho’? Sin ningún 
derecho, pero de conformidad con el instinto de 
conservación. Las mismas clases se sirven de la 
inmoralidad cuando les es útil. 

 

51 Ibid. 



La voluntad de una sola moral consiste, por lo tanto, en 
ser tiranía de una especie, la cual sirvió de medida para 
la moral única, en detrimento de otras especies: es la 
destrucción o uniformización a favor de la moral reinante 
(o para no serle más peligrosa, o para ser explotada por 
ella)”.52 

Son varias las ventajas que las clases dominantes obtienen 
de la moral: servilismo, dedicación, altruismo, creencia, 
olvido de si mismo, docilidad, pero lo fundamental, parece 
ser la uniformización para facilitar el control: 

“La educación es esencialmente el medio de arruinar la 
excepción a favor de la regla. La cultura es esencialmente 
el medio para dirigir el gusto contra la excepción, a favor 
de la media”.53  

Lo que puede ser confirmado por la sugestión de 
Aristóteles:  

“En todos lados la educación debe tomar como modelo 
la forma del gobierno”.54 

Continúa Nietzsche: 

 

52 Ibid. 

53 Ibid. 

54 Apolítica, Aristóteles. Martins Fontes, Sáo Paulo, 1998. 



“El poder de la media es aún mantenido por el 
comercio, antes que nada por el comercio del dinero: el 
instinto de los grandes banqueros se dirige contra todo 
lo que es extremo... 

En que todas la especies de mercaderes, gente ávida de 
lucro, todos los que necesitan conceder crédito y 
pretenden obtenerlo, tienen necesidad de incitar a la 
uniformización de carácter y a evaluaciones semejantes: 
el comercio y el intercambio mundial bajo todas sus 
formas coaccionan la virtud y la compran de cualquier 
manera...”.55 

Es evidente el desdén del filósofo por la burguesía que 
ascendió al poder. Nietzsche tiene un tratamiento muy 
peculiar en relación al poder. Para el autor, el poder es un 
elemento de la vida, por eso tenemos individuos que 
sojuzgan a otros, y el papel de los fuertes sería sojuzgar a los 
débiles. Pero sucede algo interesante, los débiles se unen 
contra las excepciones ‒que son los más vigorosos, los más 
aptos‒. En ese momento, existe toda la inversión de valores 
naturales de voluntad de poder, fuerza y vigor. El instinto de 
rebaño nace. La actitud aristocrática de altivez, fuerza y 
voluntad, van hacia el llano, pues la moral de los esclavos con 
sus resentimientos y debilidades dan cuenta de la sociedad. 
Esa es una violenta crítica a los valores universalistas de la 

 

55 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 



moral cristiana y, para buen entendedor, la burguesía es la 
clase de los débiles que toman el poder y reforman las 
instituciones en su beneficio: 

“La apariencia hipócrita con que cayeron todas las 
instituciones civiles, como si fueran creaciones de 
moralidad... por ejemplo, el casamiento, el trabajo, la 
profesión, la patria, la familia, el orden, el derecho. Pero 
como todas ellas fueron fundadas en provecho de la más 
mediocre especie de hombres, para protegerla contra las 
excepciones y las necesidades de las excepciones, 
debemos considerar natural que estén impregnadas de 
mentiras”.56 

Como ya dijimos, para Nietzsche el poder es algo inherente 
a la vida, es la acción de imposición natural del fuerte contra 
el débil, que lucha pero termina derrotado. Lo que es bien 
distinto del poder de los “débiles”, el cual está calcado de 
una moral que inhibe el surgimiento de la excepción. El 
poder de los débiles es artificial, necesita de la mentira que 
debilita a aquellos que pueden amenazar.  

En verdad el débil cuando asciende al poder, necesita usar 
la propia fuerza de los sojuzgados en su favor, o sea, el 
sojuzgado usa fuerza contra si, de lo contrario sería 
imposible para un “débil” tener poder. En el desarrollo de 
nuestros trabajos, veremos que esto corresponde a la 
diferenciación entre poder y dominación, o sea, el fuerte 
para tener poder precisaría contar apenas con su fuerza 



natural. En cambio, el débil (todo con base en Nietzsche), 
precisaría dominar, o sea, valerse de la obediencia del 
sojuzgado para mantenerse en el poder, y consigue tal 
dominación a través de la moral/ideología ‒y las mentiras 
asociadas a ella. 

Delante de lo que exponemos, tenemos que introducir la 
pureza del deseo humano por el poder, por el aumento de 
su fuerza. Para Nietzsche, ansiar el aumento de su poderío 
es propio de una naturaleza saludable. Y muchas veces, 
tener poder es condición necesaria para la realización del 
ser. Notar esto es importante, pues agregamos algunos 
aspectos mas que conducen al ser humano a desear poder, 
con todo, serán factores secundarios. Lo fundamental, sin 
embargo, es que no tengamos una visión maniqueísta de 
todos los que desean poder. Así, podremos tratar con mas 
atención ‒en otro capítulo‒ los aspectos psicológicos que 
conducen al ser humano a aceptar la dominación, a 
quedarse en su frustración y pequeñez ‒lo que es algo 
antihumano en la visión de Nietzsche‒. Por lo demás, los 
lectores percibirán que aquí esta el fundamento base de 
todo nuestro trabajo.



 

 

 

 

 

Capítulo 4  

AGENDA DE FOUCAULT 

 

En la recopilación que resultó en el libro “Microfísica del 
Poder”, Foucault hace una exposición de las teorías del 
poder existentes, analiza los instrumentos mas adecuados 
para el desarrollo de una nueva teoría y termina haciendo 
una “agenda” para esta construcción. A pesar de haber 
establecido un conjunto consistente de proposiciones, el 
filósofo francés nunca imaginó construir una teoría general 
sobre el poder. Quien conoce a este pensador comprende su 
opción por estudiar las relaciones de poder más capilares, 
cotidianas y concretas. En este sentido, las investigaciones 
de Foucault dieron nueva luz a la problemática del poder, al 
dejar de focalizar en el Estado (a diferencia de lo que hicieron 
los pensadores anarquistas clásicos), que era visto como el 
gran centro irradiador del poder, y focalizando la historia de 



la genealogía de las torturas y de los mecanismos de control 
en “Vigilar y Castigar”. Sin embargo, lo que nos intriga es que 
el autor termina siendo evasivo en la respuesta de 
cuestiones centrales. Por ejemplo, Foucault nunca definió lo 
que entendía por poder. A pesar de esta falla con el 
pensamiento occidental, no podemos dejar de aprovechar 
sus análisis y propuestas. 

En este primer trecho que destacamos, Foucault habla 
sobre la historia y los instrumentos que debemos utilizar 
para hacer un análisis coherente con las relaciones de poder: 

“La historia no tiene ‘sentido’, lo que no quiere decir 
que sea absurda o incoherente. Al contrario, es inteligible 
y debe poder ser analizada en sus detalles menores, pero 
según la inteligibilidad de las luchas, de las estrategias, 
de las tácticas”.57  

A pesar de no definir que viene a ser el poder, Foucault teje 
comentarios que muestran su concepto de poder como algo 
amplio y complejo: 

“Lo que hace que el poder se mantenga y sea aceptado 
es simplemente que no pesa sólo como una fuerza que 
dice no, sino que de hecho penetra, produce cosas, induce 
al placer, crea saber, produce discurso. Debe 
considerárselo como una red productiva que atraviesa 
todo el cuerpo social mucho más que una instancia 

 

57  Microfísica do poder, Michel Foucault. Graal, Río de Janeiro, 1979. 



negativa que tiene por función reprimir (...) No tomar el 
poder como un fenómeno de dominación macizo y 
homogéneo de un individuo sobre los otros, de un grupo 
sobre los otros, de una clase sobre las otras, pero tener 
bien presente que el poder ‒siempre que no sea 
considerado desde muy lejos‒ no es algo que se pueda 
dividir entre aquellos que lo poseen y lo detentan 
exclusivamente y aquellos que no lo poseen y son 
sometidos”.58 

Teniendo como parámetros la amplitud y la complejidad 
del poder, Foucault hace una descripción de las 
concepciones existentes: 

“En el caso de la teoría jurídica clásica el poder es 
considerado como un derecho del que se sería poseedor 
como de un bien y que se podría, por consiguiente, 
transferir o alienar, total o parcialmente, por un acto 
jurídico o un acto creador de derecho, que sería del 
orden de sesión o de contrato. El poder es el poder 
concreto que cada individuo detenta y que cedería total 
o parcialmente, para constituir un poder político, una 
soberanía política. En este conjunto teórico al que me 
refiero la constitución del poder político se hace según el 
modelo de una operación jurídica que sería del orden del 
intercambio contractual. Por consiguiente, la analogía 
manifiesta, que atraviesa toda la teoría, entre el poder y 

 

58  Ibid. 



los bienes, el poder es la riqueza. En el otro caso ‒
concepción marxista del poder‒ nada de esto es 
evidente, la concepción marxista trata de otra cosa, de la 
funcionalidad económica del poder. Funcionalidad 
económica en el sentido de que el poder tendría 
esencialmente el papel de mantener las relaciones de 
producción y reproducir una dominación de clase, que el 
desarrollo y una modalidad propia de la apropiación de 
las fuerzas productivas tornaron posible. El poder político 
en este caso habría encontrado en la economía su razón 
de ser histórica, el principio de su forma concreta y de su 
fundamento actual. 

Para hacer un análisis no económico del poder, ¿de qué 
instrumentos disponemos hoy? Creo que de muy pocos. 
Disponemos de la afirmación de que el poder no se da, 
no se intercambia ni se retoma, sino que se ejerce, sólo 
existe en acción, como también de la afirmación de que 
el poder no es principalmente preservación y 
reproducción de las relaciones económicas, sino que por 
sobre todo es una relación de fuerza. Pregunta: Si el 
poder se ejerce, ¿qué es este ejercicio, en qué consiste, 
cuál es su mecánica?”.59 

En verdad, los marxistas no parecen tener mucha 
comprensión del poder. Hablan del tema, pero éste termina 
asumiendo una posición accesoria, aún donde sería 

 

59  Ibid. 



fundamental, como lo es en las discusiones de la alienación 
y cosificación. La razón de eso puede ser política, aunque 
poco interesaría al Partido Comunista de la extinta URSS 
crear una masa crítica sobre aspectos relacionados al poder 
‒el cual era ejercido de forma totalitaria en aquel país‒. Esto 
no sería sorprendente, ya que la propia discusión de 
alienación ‒tal vez el concepto más rico de la sociología 
marxista‒ fue puesta en segundo plano en los medios 
marxistas cuando el PC estaba en el poder. 

Revisando el materialismo histórico, defendemos que las 
relaciones de producción son una forma específica de las 
relaciones sociales del poder. O sea, el poder engloba una 
serie de relaciones sociales específicas ‒donde casi siempre 
vemos dominación y alienación‒ entre ellas la de la 
producción. En este sentido, podemos hasta cuestionar, si de 
hecho, son las relaciones de producción las que 
determinarían la llamada infraestructura de la sociedad.  

Parece que en el caso del capitalismo la base económica es 
incuestionable, sin embargo, para otros períodos esto es 
bastante dudoso. Por eso, creemos importante estudiar las 
relaciones de poder, porque ellas nos dan la posibilidad de 
ampliar la propia armadura teórica marxista, que puede ser 
usada con mucha consistencia para el entendimiento de la 
lógica y la dinámica de una relación social de poder 
fundamental (el capital), así como las consecuencias sobre el 
individuo al abordar la cosificación y la alienación. Podemos 
así volver a mirar las proposiciones marxistas (del 



materialismo histórico) y entender el desarrollo histórico 
como la lucha por el poder y el dominio. 

Después de esta breve presentación de las concepciones 
existentes y de haber puesto en consideración algunas 
cuestiones sobre el poder, Foucault hace propuestas para 
una construcción teórica consistente: 

“Si el poder es en si mismo activación y desdoblamiento 
de una relación de fuerza en lugar de analizarlo en 
términos de cesión, contrato, alienación, o términos 
funcionales de reproducción de las relaciones de 
producción, ¿no deberíamos analizarlo sobre todo en 
términos de combate, de confrontación y de guerra? 
Estaríamos, por lo tanto, frente a la primera hipótesis, 
que afirma que el mecanismo del poder es 
fundamentalmente de tipo represivo, una segunda 
hipótesis, que afirma que el poder es guerra, guerra 
prolongada por otros medios. 

Invertiríamos así la posición de Clausewitz, afirmando 
que la política es la guerra prolongada por otros medios. 
Lo que significa tres cosas: en primer lugar que las 
relaciones de poder en las sociedades actuales tienen 
esencialmente por base una relación de fuerza 
establecida, en un momento históricamente 
determinable, en la guerra y por la guerra. Y si es verdad 
que el poder político finaliza la guerra, intenta poner la 
paz en la sociedad civil, no es para suspender los efectos 



de la guerra o neutralizar los desequilibrios que se 
manifiestan en la batalla final, sino para reinscribir 
perpetuamente estas relaciones de fuerza, a través de 
una especie de guerra silenciosa, en las instituciones y en 
las desigualdades económicas, en el lenguaje y hasta en 
el cuerpo de los individuos. La política es la sanción y la 
reproducción del desequilibrio de las fuerzas manifiestas 
en la guerra. En segundo lugar, quiere decir que, en el 
interior de esta ‘paz civil’, las luchas políticas, las 
confrontaciones respecto del poder, con el poder y por el 
poder, las modificaciones de las relaciones de fuerza en 
el sistema político, todo esto debe ser interpretado 
solamente como continuaciones de la guerra, como 
episodios, fragmentos, desprendimientos de la misma 
guerra. Siempre se escribe la historia de la guerra, aún 
cuando se escribe la historia de la paz y de las 
instituciones. En tercer lugar, que la decisión final solo 
puede venir de la guerra, de una prueba de fuerza en que 
las armas deberán ser los jueces. El final de la política 
sería la última batalla, esto es, sólo la última batalla 
suspendería finalmente el ejercicio del poder como 
guerra prolongada. 

A partir del momento en que intentamos escapar del 
esquema economicista para analizar el poder, nos 
encontramos inmediatamente en presencia de dos 
hipótesis: por un lado, los mecanismos del poder serían 
del tipo represivo, idea que llamaré por comodidad 



hipótesis de Reich; por otro lado, la base de las relaciones 
de poder sería el enfrentamiento belicoso de las fuerzas, 
idea que llamaré, también por comodidad, hipótesis de 
Nietzsche. 

Estas dos hipótesis no son incompatibles, parecen 
articularse. ¿No será la represión la consecuencia política 
de la guerra, así como la opresión, en la teoría clásica del 
derecho político, era, en el orden jurídico, el abuso de la 
soberanía? 

Podríamos así oponer dos grandes sistemas de análisis 
del poder: uno sería el antiguo sistema de los filósofos 
del siglo XVIII, que se articularía en torno del poder como 
derecho originario que se cede, constitutivo de la 
soberanía, teniendo el contrato como matriz del poder 
político. Poder que corre el riesgo, cuando se excede, 
cuando rompe los términos del contrato, de tornarse 
opresivo. Poder‒contrato, para lo cual la opresión seria 
sobrepasar un límite. El otro sistema, en cambio, 
intentaría analizar el poder político no ya según el 
esquema contrato‒opresión, sino según el esquema 
guerra‒represión, en este sentido la represión no sería 
más lo que era la represión respecto al contrato, esto es, 
un abuso, sino al contrario, el simple efecto y la simple 
continuación de una relación de dominación. La 
represión sería la práctica, en el interior de esta pseudo 
paz, de una relación perpetua de fuerza. 



Por lo tanto, estos son dos esquemas de análisis del 
poder. El esquema contrato‒opresión, que es jurídico, y 
el esquema dominación‒represión o guerra‒represión, 
en que la oposición pertinente no es entre legítimo‒
ilegítimo como en lo precedente, sino entre lucha y 
sumisión”.60 

Es exactamente el esquema “guerra‒represión” que 
intentamos desarrollar en nuestro trabajo. Para eso, ya 
trabajamos Nietzsche, que es la fuente inspiradora de 
Foucault para montar su “agenda” (sobre el poder) basada 
en la relación de fuerzas. Cuando tratemos sobre 
psicología/dominación, exploraremos Reich y los lectores 
percibirán como, de hecho, las conclusiones científicas de 
éste complementan la filosofía nietzscheana. Pues Reich 
estudia las emociones que conducen al ser humano a dejarse 
dominar o a convertirse en un déspota, que para Nietzsche 
no sería un impulso “natural”. 

Como consecuencia de la propuesta de Foucault tenemos 
esta última observación: 

“El sistema del derecho, el campo legal son canales 
permanentes de relaciones de dominación y técnicas de 
sumisión polimorfas. El derecho debe ser visto como un 

 

60 Ibid. 



procedimiento de sumisión, que el desencadena, y no 
como una legitimidad a ser establecida”.61

 

61 Ibid. 



 

 

 

 

 

 

Parte 2 

CONSTRUYENDO Y DESCRIBIENDO LOS MODELOS



 

 

 

 

 

Capítulo 5  

PODER 

 

La mayor dificultad que sentimos en el desarrollo de este 
trabajo fue definir los conceptos para la construcción de 
nuestros modelos de poder. Lamentablemente a pesar de 
tener un buen número de autores que tratan el tema, 
encontramos pocos conceptos aprovechables. La verdad es 
que la palabra poder, por ejemplo, terminó siendo utilizada 
abusivamente para definir diversos fenómenos sociales 
diferentes. Cotidianamente usamos la palabra poder para 
señalar una influencia, dominio, capacidad de realización, 
fuerza social, institución, etc.... Todos estos fenómenos son 
socialmente distintos y por eso tienen que ser llamados de 
manera diferente. Esta necesidad nos obligó a volver a 
analizar varios de los conceptos que acostumbramos a 
utilizar, redefinir otros, aprovechar algunos olvidados y 



hasta crear nuevos. Sin eso, no sólo la construcción teórica 
sería difícil, sino que la transmisión al lector sería 
ininteligible. 

La consecuencia de esta amplia revisión será la facilidad de 
cuestionar nuestra conceptualización comparándola con 
otros autores. Por ejemplo, todos sentirán de entrada un 
supuesto vaciamiento del concepto de poder, sin embargo 
no podríamos trabajar con una definición tan genérica como 
la de Max Weber: 

“Poder significa toda probabilidad de imponer la propia 
voluntad en una relación social, aún con resistencias, sea 
cual sea el fundamento de esa probabilidad”.64 

Las definiciones excesivamente genéricas terminan 
englobando todo y en consecuencia pierden sentido o 
significado. En este capítulo y en el próximo, haremos toda 
esta revisión conceptual y simultáneamente discutiremos los 
fenómenos a ellos relacionados. Estaremos así, tomando los 
conceptos mas consistentes para introducir nuestros 
modelos de poder ‒“modelo de poder popular” (o 
autogestionario) y “modelo de poder alienado” (o 
jerárquico). 

Nuestro trabajo se restringe al área social, por eso nos 
interesamos en desarrollar un modelo que partiese del 

 

64 Economia e sociedade, Max Weber. Editora Universidade de Brasilia, 

Brasil, 1994. 



agente social. Entendemos como agente social cualquier ser 
humano que viva en sociedad, tenga capacidad de desear, 
elegir y actuar. Este agente social está necesariamente 
inserto en una realidad social conflictiva. Cualquier sociedad, 
aún la comunal, tiene conflictos, luego tiene relación de 
poder, ya que un grupo tratará de imponer su voluntad en 
contra de los intereses de otros en tanto un objeto escaso 
esté en disputa. 

Todo agente social está dotado naturalmente de una 
determinada fuerza social, que es la energía racionalmente 
aplicada por los agentes en la consecución de sus objetivos 
en la sociedad. Cada agente tiene determinada fuerza social, 
aunque ésta se restrinja a la mera fuerza bruta ‒la cual no 
sirve mucho más que para una agresión física primaria‒.  

Es obvio que la fuerza social de los agentes es variable, de 
agente a agente, de un agente en el transcurso de su vida y 
hasta en relación al proyecto en que el agente está 
implicado.  

Todos los agentes, para alcanzar sus objetivos se valen (en 
tanto sea posible) de instrumentos para la ampliación de la 
fuerza social. Cualquier cosa puede ser instrumento para la 
ampliación de fuerza social: un armamento simple (como un 
cuchillo o un revolver), información, aumento de la fuerza 
física, mejoramiento de la técnica de lucha, saber y 
experiencia para actuar mejor (optimización en la aplicación 
de las fuerzas de que dispone), erudición (para tener mayor 



capacidad de persuadir), o una máquina que aumente la 
producción del trabajo.65 

Una fuerza social tiene determinada capacidad de 
realización. La capacidad de realización puede ser 
entendida, como la posibilidad de producir de determinada 
fuerza social, cuando está puesta en acción por el agente que 
la detenta. Es muy importante esta definición, ya que la 
capacidad de realización es constantemente utilizada como 
sinónimo de poder. O sea, cuando un agente tiene la 
capacidad de realizar o producir determinado efecto, se dice 
que tiene poder. No es nada de eso, el agente puede tener 
la capacidad de realizar hasta una relación de poder, con 
todo, no todo lo que el agente realiza es poder. Por ejemplo, 
si resolviésemos construir un banco de madera, para nuestro 
uso, a través de nuestro trabajo, con árbol, clavos y cola que 
nadie reclame, no caracterizamos una relación de poder, a 
pesar de habernos producido socialmente. 

Observación: nuestra argumentación de ninguna manera 
entra en conflicto con Nietzsche. Para el filósofo la misma 
vida es un acto de imposición. Lo que es lógico, ya que el 
análisis nietzscheano no se restringe a las relaciones sociales. 
Luego, para el filósofo, todo es poder. En nuestro ejemplo 
anterior, él diría que habríamos impuesto nuestra voluntad 
al árbol, al apropiarnos de su madera. Entonces reforcemos 

 

65 Sin embargo, como veremos más adelante, los instrumentos más 

importantes son la asociación y la dominación. 



la idea. Nuestro trabajo se restringe al poder como relación 
social. Entonces sólo entendemos por poder aquello que 
alcanza a los agentes sociales. Si analizásemos bajo una 
óptica más amplia, como la de Nietzsche, ahí si podríamos 
decir que cualquier producción es una relación de poder. 

En la exposición de la capacidad de realización, nos 
precipitamos y dimos pistas de lo que entendemos por 
relación de poder. Entonces, entremos en la discusión sobre 
el poder, pues ella nos dilucidará en el entendimiento de la 
capacidad de realización. Vamos a hacer algunas 
consideraciones para ir definiendo qué es el poder. 

El poder es una relación que está localizada en el espacio, 
en el tiempo y en la sociedad. O sea, una determinada 
relación que se establece en un determinado lugar, en 
determinada época e involucra a un determinado grupo de 
agentes. 

El poder, tampoco puede ser entendido solamente como 
sinónimo de represión: el poder construye, el poder crea, el 
poder articula y estructura toda la sociedad. Siempre a favor 
de quien lo detenta. Aún así, esto no es necesariamente 
antipopular. Por ejemplo, cuando una comunidad impide 
que se construya una Usina Nuclear en su comunidad, 
frustrando a empresarios y al Estado, tenemos una relación 
de poder donde la voluntad popular fue victoriosa. 



Poder no puede ser un mero sinónimo de fuerza social, 
pues para tener poder es necesario hacer uso de su fuerza y 
ésta tener efecto, o al menos poder hacer uso de esta fuerza 
(cuando convenga) y esto ser suficiente para conseguir el 
efecto. Vamos más allá, tener fuerza social y consolidar algo 
donde no encontramos oposición, donde todos son 
indiferentes o unánimes en apoyarnos, tampoco puede ser 
entendido como una relación de poder.  

Recordemos que nuestro modelo es de conflicto social, en 
el cual todo agente tiene un determinado quantum de 
fuerza. Estos agentes tienen voluntades, intenciones 
diferentes y por eso entran en conflicto. El conflicto entre 
agentes significa el enfrentamiento entre las fuerzas sociales 
movilizables por estos agentes. La mayor fuerza social será 
la victoriosa, conquistando para el agente que la movilizó el 
objeto por el cual se combatía. Es este acto de imposición de 
una fuerza sobre su oposición a lo que llamamos poder. Para 
ser más exacto: poder es la imposición de la voluntad de un 
agente a través de la fuerza social que consigue movilizar 
para vencer a la fuerza movilizada por aquellos que se 
oponen. 

Volviendo a la cuestión de la capacidad de realización. 
Podemos considerar que un agente tiene la capacidad de 
realizar una relación de poder, cuando en el embate con otro 
agente, consigue producir una nueva relación social (de 
poder) hasta entonces inexistente entre ambos. Con todo, 
como ya lo habíamos señalado, no toda la capacidad de 



realización de una fuerza social será poder, como tampoco 
toda disposición para producir algo generará conflicto y 
necesitará de un acto de imposición para consolidarse. Por 
lo tanto, no es necesario tener poder para producir, y 
podemos afirmar que poder tiene menos que ver con 
producción que con imposición. La producción es 
consecuencia de la capacidad de realización de las fuerzas 
sociales en acción, que inclusive pueden producir el poder 
mismo. 

Nuestra concepción del poder tiene algunos conflictos 
relevantes con la definición de Weber. Para el sociólogo 
alemán la relación de poder se da aún contra las resistencias. 
Para nosotros, sólo existe relación de poder si hay conflicto, 
por lo tanto, en algún momento la oposición, luego la 
resistencia, es condición indispensable para la 
caracterización sociológica de lo que definimos como poder. 

Otro punto, y sin duda más importante, se refiere a la 
probabilidad de imponer su voluntad. A nuestro entender 
aquel que tiene la probabilidad de imponer su voluntad en 
una relación social conflictiva y no lo hace, no tiene poder 
alguno. Este agente tiene, sí, la capacidad de realizar una 
relación de poder ‒por tener más fuerza social que sus 
oponentes‒ pero esta capacidad no es poder aún. 
Solamente cuando el agente moviliza su fuerza superior y se 
impone en el conflicto, es que él percibe una relación de 
poder en su favor. Esto porque el poder sólo existe cuando 
lo ejercemos y no cuando tenemos apenas la probabilidad 



de imponer nuestra voluntad. Por el contrario, la definición 
de Weber de poder trae una contradicción como nuestra 
concepción. Si el agente está en una relación conflictiva y 
aún teniendo más fuerza que su oponente, no se impone, 
significa, necesariamente, que su opositor se esta 
imponiendo, luego el agente mas fuerte estaría sojuzgado al 
poder de la fuerza social mas débil.  

De aquí sacamos la primera ley del poder: cuando existe un 
conflicto donde dos fuerzas disputan el control de un único 
objeto la guerra solo cesará cuando se establezca una 
relación de poder. De la primera ley derivamos la segunda 
ley: cuando existe conflicto pero no vemos guerra ‒o sea, en 
tiempos de “paz”‒ si el agente no estableció poder, su 
opositor lo habrá establecido. Obviamente no existe esta 
posibilidad del agente débil de sojuzgar al agente fuerte. 
Llegamos a la tercera ley del poder: Siempre el agente que 
empeñe mayor fuerza social en determinado conflicto hasta 
aquel momento histórico, será quien detente el poder. 

La tercera ley suscita el cuestionamiento sobre el modo de 
la aplicación de las fuerzas en la embestida. Es obvio que 
partimos del presupuesto que los agentes saben optimizar la 
aplicación de las fuerzas que utilizan en el conflicto. Creemos 
que podemos partir de esta suposición simplificadora, 
porque todos los agentes, cuando se involucran en una 
disputa, planean la aplicación de sus fuerzas, exactamente 
para evitar desperdicios comprometedores para alcanzar las 
metas. Esto, inclusive es coherente con nuestra definición de 



fuerza social, donde resaltamos el aspecto racional de su 
aplicación. Con todo vale recordar que saber como mejor 
aplicar sus fuerzas es un instrumento de ampliación de la 
fuerza social. Luego, aquel que sabe aplicar mejor su fuerza, 
tendrá una mayor ampliación de esta, lo que significa tener 
mas fuerza aplicada en el conflicto. 

La confusión generada por la tercera ley del poder es fruto 
de la acción de agentes, que no movilizan todas las fuerzas 
que tienen en determinado ataque. Considerando solo los 
casos de ataques efectivos (guerra) ‒donde los agentes 
miden sus fuerzas y capacidades‒ la fuerza potencial ‒
aquella que no fue movilizada no sirve de nada.  

En el combate solo se considera la fuerza que fue 
efectivamente utilizada. Por lo tanto, en un conflicto 
específico, quien detente el poder será siempre el agente 
que tenga mas fuerza aplicada en el conflicto. Sin embargo, 
no toda relación de poder nace después del enfrentamiento 
de fuerzas movilizadas. En el caso que un determinado 
agente tenga gran superioridad de fuerza en relación a la 
oposición, tal vez ni precise hacer alguna movilización para 
garantizar lo que quiere. Para establecer una relación de 
poder, muchas veces basta la posibilidad del uso de la fuerza, 
en este caso, a pesar de no haber habido enfrentamiento, el 
conflicto está latente y perceptible. 

Afirmamos que vemos agentes con potencial para 
movilizar más fuerzas en determinado enfrentamiento, pero 



no lo hacen. Esto da la impresión de que el agente optó por 
no movilizar las fuerzas de que disponía. Tal omisión tendría 
como consecuencia la consolidación de cosas con las que el 
agente está en contra, o la frustración de sus planes. Contra 
eso, los agentes usan todas las fuerzas disponibles para 
defender aquello que realmente consideran importante. Si 
así no lo hacen, es porque sus fuerzas están debilitadas ‒tal 
vez por la fatiga de la batalla‒ o no disponen más de las 
fuerzas que suponían, o quizá, el costo de movilización de 
estas fuerzas pasó a ser prohibitivo, esto significa no 
disponer de recursos para movilizar la fuerza que se 
deseaba, lo que es casi lo mismo que no disponer mas de 
estas fuerzas.  

Llegamos así a la primera conclusión sobre la lógica del 
poder: quien tiene más fuerza social se impone siempre, por 
lo tanto él es quien detenta el poder. La lógica del poder no 
parece facultar al agente con fuerza social superior la 
elección de querer imponerse o no.66 Este es otro punto de 
contradicción con Weber. Pues la lógica del poder nos lleva 
a concluir: todo aquel que tiene la probabilidad de imponer 
su voluntad, se impondrá siempre. Siendo así, nadie 
considera la probabilidad de imponerse, o si tiene 
condiciones para hacerlo o no; si tiene fuerza para eso, lo 
hará. 

 

66 Está claro que estamos tratando de fenómenos sociales, donde no 

siempre los agentes actúan de forma racional y lógica. 



Un ejemplo tal vez ayude a dilucidar este punto. La 
revolución cubana contrarió una serie de intereses del 
imperialismo norteamericano y, en determinado momento 
histórico, los EUA pensaron en la hipótesis de invadir Cuba.67 
Los planes de invasión deberían seguir la lógica del poder, o 
sea, el Estado norteamericano movilizaría toda la fuerza a su 
disposición para consumar sus objetivos. El motivo por el 
que los EUA nunca hayan concretado este plan durante la 
“Guerra Fría” es evidente, ya que la fuerza social que Cuba 
podía movilizar (junto a sus aliados) para defenderse, 
difícilmente sería vencida por la fuerza movilizable de los 
EUA. Aunque hubiese tenido éxito en la invasión, la 
conservación de la conquista sería muy difícil a largo plazo. 
La historia no registró la toma del territorio cubano por los 
EUA durante la “Guerra Fría”, exactamente porque la 
historia no puede ser diferente, pues los EUA no disponían 
de fuerzas movilizables para vencer las fuerzas de defensa 
de Cuba y sus aliados.68 

Ahora, con el fin de la “Guerra Fría”, ¿por qué los EUA no 
invaden Cuba? La respuesta solo puede ser una: para los EUA 
ya no es tan importante sojuzgar a Cuba, teniendo un cierto 
grado de indiferencia en relación al asunto. Habiendo 
indiferencia como ya señalamos, no hay conflicto, luego no 

 

67 El episodio de Bahía de Cochinos confirma esta tesis. 

68 No podemos olvidar que los aliados cubanos poseían un amplio arsenal 

nuclear, por lo que arriesgar una reacción de este poderío destructivo podría 

traer consecuencias incalculables al pueblo norteamericano. 



se podría decir que Cuba estableció una relación de poder 
sobre los EUA como sucedió en su revolución hasta el fin de 
la “Guerra Fría”. No obstante, podemos especular que si el 
Estado norteamericano, aún después de la “Guerra Fría”, 
todavía tenía un interés concreto en invadir Cuba, luego 
evaluó que diversas fuerzas sociales combinadas (opinión 
pública, oposición política interna, reprobación de la 
comunidad internacional, resistencia de Cuba, etc...) 
acabarían abatiendo la fuerza social que los EUA podrían 
emplear en el conflicto, y por eso, terminó desistiendo de la 
invasión (aunque manteniendo interés en su realización) 
podemos decir que se estableció nuevamente una relación 
de poder sobre los EUA.  

¿Cómo ocurrió esto? Si los EUA quieren invadir Cuba y no 
lo consiguen, es porque existe conflicto. Con todo, el Estado 
norteamericano, previendo que sería cercenado por la 
oposición interna, por el descontento de los aliados 
internacionales, entre otros, sabe que en verdad solo podría 
disponer de una fuerza social limitada para tomar y 
mantener el país caribeño. En determinado momento esta 
fuerza limitada pasaría a ser insuficiente para vencer a la 
fuerza de la resistencia, lo que conduciría a los EUA a perder 
el control de la isla. De esta forma se explica como un agente 
con gran capacidad de realizar relaciones de poder, por 
tener gran fuerza potencial, acaba sufriendo una relación de 
poder. Exactamente por poder aplicar en el conflicto 



solamente una fracción de su fuerza, fracción ésta 
insuficiente para superar la fuerza de la oposición. 

Está claro que los EUA tienen la capacidad de invadir Cuba, 
para esto, bastaría que su presidente asumiese el desgaste 
político, por ejemplo. Sin embargo, tener esa capacidad no 
significa que los EUA ya establezcan una relación de poder. 
Pues el poder no es una posibilidad, un puede ser. El poder 
se ejerce, y sólo así existe. Pero si el poder existe y en caso 
de que el agente lo esté ejerciendo, estará sufriendo sus 
efectos, pues su opositor estará en el ejercicio. 

Entendiendo esto, podemos definir otro concepto 
importante: sojuzgado es todo agente social que sufre 
contra si una relación de poder, pues su fuerza social es débil 
en el enfrentamiento con la otra. Los sojuzgados se dividen 
en dos grupos: los que se convierten en dominados, pues 
terminan trabajando en pro de los intereses del poder y los 
resistentes que no trabajan contra lo que se oponen. Todo 
sojuzgado sufre una opresión, que significa la imposición 
unilateral de una de las partes de un determinado 
relacionamiento, es consecuencia necesaria de la relación de 
poder. 

El concepto de dominio es complejo, por eso trataremos 
exclusivamente del grupo de los dominados en el próximo 
capítulo. El tratamiento de los resistentes nos abre el camino 
para profundizar en la comprensión sobre la lógica del 
poder. 



Cuando un agente entra en una disputa, va a articularse de 
todas formas para garantizar sus intereses. Esto significa que 
el agente intenta siempre encontrar aliados e instrumentos 
suficientes para cuando el enfrentamiento ocurra, para 
vencer a la oposición. Contrariamente a lo que se pueda 
imaginar, el enfrentamiento no cesa cuando una de las 
fuerzas consigue su objetivo, o sea, al establecerse una 
relación de poder. No nos olvidemos que la fuerza sojuzgada 
fue derrotada en la disputa de un objeto en determinado 
momento histórico, con todo no deja de existir. Al contrario, 
continúa trabajando en pro de sus objetivos en la condición 
de resistencia al poder que la sojuzgó. Esta fuerza sojuzgada 
puede intentar en cualquier momento y en tanto exista el 
objeto en disputa, revertir la situación. Por lo tanto, el poder 
no es una relación instantánea, la cual cesa después de la 
conquista. El poder es una relación que tiende a ser 
permanente. La única cosa que garantiza a un agente el 
sostenimiento de su interés es permanecer siempre con más 
fuerza social que su oponente. 

Si tenemos un conflicto social, la fuerza sojuzgada no se 
paralizará con una derrota. Esa derrota está siempre 
delimitada en el tiempo. La fuerza sojuzgada intentará 
acumular mas fuerza para tener poder, lo que significaría 
imponer al otro agente su voluntad. En este caso tendríamos 
una evidente inversión de papeles: la fuerza sojuzgada pasó 
a ser la que detenta el poder y el agente que detentaba el 
poder sobre aquel objeto en disputa, pasó a ser el sojuzgado. 



Ejemplos claros son las disputas electorales por el aparato 
del Estado. 

Entonces tenemos la siguiente situación: un agente, a 
través de la fuerza social que consiguió articular, consigue el 
status social de poderoso, que está ligado a determinado 
status quo, la condición de ser mas fuerte socialmente que 
la oposición. Para perpetuar esto, este agente tiene que 
mantenerse continuamente más fuerte que su oponente, si 
no, con el cambio en el statu quo, nuestro agente pierde el 
status de poderoso. Por lo tanto, otro punto de la lógica del 
poder es: la continua y sistemática tentativa, por parte del 
poderoso (o de aquel que anhela el poder), de maximizar la 
apropiación de la fuerza social a su mando,69 para obtener la 
expansión del quantum de la fuerza social original. 
Concluyendo, el fenómeno social del poder es una relación 
social que necesita auto expandirse para perpetuarse. Si esto 
no se cumple, el poderoso perderá su poder y pasará a la 
condición de sojuzgado. 

Y no existe ninguna posibilidad de que el poder se perpetúe 
sin auto expandirse. El estancamiento de la fuerza social 
significa pérdida de poder. ¿Por qué? Primero, el poder sólo 
es saludable cuando se está expandiendo. Estar estancado 
significa que la resistencia al poder está aumentando. El 
aumento de la resistencia puede tener como consecuencia 

 

69 Este punto quedará mas claro en el próximo capítulo cuando definamos 

conceptualmente “mando”. 



la perdida de la disciplina interna y la desorganización de la 
estructura que garantiza el poder del agente. Con el 
aumento de la resistencia, la oposición al poder puede 
envalentonarse a partir de acciones desestabilizadoras del 
poder. 

Otro aspecto importante: el poder es relativo a lo que la 
oposición le hace. Si determinada fuerza social se mantiene, 
pero la oposición se vacía, tendremos una ganancia de 
fuerza relativa, luego estamos dentro de la lógica del poder. 
Por eso las estrategias del poder son: la expansión de la 
propia fuerza computando más aliados o aumentando el 
condicionamiento y disciplina interna de la estructura que 
garantiza su poder social y las acciones desarticuladoras 
contra la fuerza de la oposición. 

La lógica expansionista del poder, a diferencia de lo que 
dimos a entender, no se da solo por un recelo del agente de 
perder su poder. En la medida que se estructura una 
institución poderosa, la tendencia de sus mecanismos 
internos es ir aumentando el control sobre todo lo que 
puede. Varios de los mecanismos internos de una institución 
son de vigilia y control y nada más natural que tales 
mecanismos den cuenta gradualmente de todo lo que esté a 
su alcance. De esta forma no sólo aumentan la eficiencia de 
los procesos, sino que evitan sorpresas que puedan alterar 
el statu quo. Por lo tanto, el impulso para la expansión del 
poder de una institución nace internamente, o sea, en la 
propia lógica de actuación de la organización poderosa. Esto 



no disminuye la importancia de la preocupación con la 
oposición ni de otros factores externos, que definirán la 
posibilidad de expansión y la rapidez con que ella se dará. 

Todo agente que luche por una causa, intentara siempre 
organizarse de manera de articular y conseguir el 
aprovechamiento máximo de sus fuerzas, para superar las 
dificultades y vencer las resistencias. En suma, casi toda la 
organización lucha por el poder, pero no todas lo detentan.  

Si una organización consigue el poder, intenta convertirse 
en una institución. ¿Qué es una institución? Es una 
organización que comienza a producir reglas, normas, dicta 
lo que está bien y, por consiguiente, tiene un carácter 
ideológico claro. La institución se propone ser: permanente, 
formal y se hace reconocer como poseedora legítima de 
determinados derechos.  

Toda institución tiene muchas finalidades declaradas, sin 
embargo, su real intención es el sostenimiento, con un 
mínimo de esfuerzo, del poder conquistado. Un ejemplo 
claro de la diferencia entre organización e institución es: la 
organización parte de una población que entra en conflicto 
con otra parte. Esto es algo bien diferente al Estado, que es 
la forma como se institucionaliza la victoria (o el poder) de 
una de las partes. Por eso, se acordó llamarlas instituciones 
de poder. La toma del poder tan discutida por los políticos, 
es en verdad tomar la institución, que perpetua y guarda 
determinadas relaciones de poder. Cuando un partido 



político accede al poder, en verdad no asciende al poder, 
asciende a la institución que detenta el poder. Esta distinción 
es importante, pues vimos diversos ejemplos históricos, 
donde el presidente formal del Estado queda sin poder ‒
como fue el caso de Salvador Allende, en Chile‒. 

Las instituciones están diferenciadas conforme al tipo de 
poder que se quiere perpetuar. Por eso el Estado es 
diferente de una empresa capitalista. Varios agentes 
argumentan que necesitan “tomar” la conducción de una 
institución para tener poder, y así alcanzar sus objetivos.  

Muy bien, es importante tener en claro que ninguna 
institución nos permite alcanzar cualquier objetivo deseado. 
Determinada institución es depositaria de algunas 
posibilidades de imposición, por lo tanto de cierto poder. 
Pueden existir objetivos que sean absolutamente 
incompatibles con el poder que puede ejercer una 
institución. Los marxistas no percibieron eso y pensaron que 
podían utilizar una institución creada para el sostenimiento 
del poder y el privilegio de una clase minoritaria para 
“liberar” a la clase trabajadora.  

La conservación del poder Estatal es contradictoria con una 
supuesta emancipación de la clase trabajadora. Por eso, 
entre otras razones, el golpe bolchevique resultó la mera 
sustitución de una clase privilegiada (de antes del golpe) por 
una nueva clase privilegiada, la burocracia del partido. Una 
institución permite sustituir los beneficiarios de su poder, sin 



embargo, no posibilita que cambiemos el tipo de poder 
mantenido a través de ella.  

Volvamos al punto inicial, para diferentes tipos de poder, 
necesitamos instituciones diferentes. Por eso, para la 
emancipación de la clase trabajadora, necesitamos 
instituciones, pero estas deberán ser adecuadas al poder 
popular (como fueron los Soviets al inicio del proceso 
revolucionario ruso), descartando el aprovechamiento de 
instituciones como el Estado. 

Lo mismo que dijimos sobre las instituciones podemos 
afirmar para el poder. El poder no puede ser considerado 
como mero instrumento, a través del cual se puede alcanzar 
cualquier objetivo. 

El poder es una relación social con lógica y dinámica propia, 
que constituye la sociedad y tiene consecuencias sobre los 
individuos. El poder no es neutro. Tener poder significa 
oprimir, imponer conquistar, crear una situación de 
desigualdad, donde la parte que sufre la acción del poder 
será frustrada en sus pretensiones. No podemos usar por 
ejemplo, el poder para terminar con la opresión o para 
garantizar la realización de deseos contradictorios. Podemos 
si, usar el poder para liberar una raza de la condición de 
esclava. Perciban la sutileza de la cosa. El señor dueño de 
esclavos quiere perpetuar esa relación. En determinado 
momento histórico, un poder le impone la pérdida de los 
esclavos. De acuerdo con nuestra teoría, el exdueño de 



esclavos está siendo oprimido y fue sojuzgado por el poder 
que “liberó” a los esclavos. Por lo tanto, no siempre el 
oprimido es digno, vale la pena o tiene razón. 

Como ya dijimos, a través del poder un agente sólo puede 
alcanzar una serie de resultados determinados por la 
interacción entre el manipulador y la lógica del instrumental 
(en este caso el poder). En otras palabras, existe un conjunto 
de resultados incompatibles con la conquista del poder. Con 
todo el poder es lúdico, y los seres humanos de todos los 
tiempos terminan cayendo en su trampa. Estos hombres se 
convencen que a través del poder conseguirán todos sus 
objetivos y, peor aún, creen que estos objetivos sólo serán 
realizables a través del poder. Sin embargo, esta lógica 
induce al agente a estar constantemente luchando para 
obtener o mantener el poder, ya que juzga a este poder como 
condición indispensable para el alcance de su objetivo. Como 
en cualquier momento histórico, el poder puede cambiar de 
manos, las acciones inmediatas del agente se dan siempre 
en el sentido de conquistar o de mantener este poder, de 
esta forma el poder termina transformándose objetivamente 
en un fin.  

Concluimos que los que detentan el poder (o los que 
luchan por él), están eternamente tomando actitudes 
(supuestamente a corto plazo) para expandir su fuerza 
social, a fin de mantener (o conquistar) poder. Dentro de 
esta lógica, las finalidades declaradas (o pretendidas), pasan 
a ser mera retórica (muchas veces poco ejecutable) y 



asumen carácter secundario, teniendo en cuenta que la 
toma (o la conservación) del poder siempre precederá a la 
realización de la finalidad. Entonces tenemos un ítem más de 
la lógica del poder: todo lo que es hecho por el poderoso es 
siempre hecho apuntando a lo conservación de su poder. 

Con lo que dijimos, resulta fácil concluir que el camino 
lógico del poder es la centralización del mando, la 
jerarquización en la organización interna de su fuerza social 
y la concentración en el objetivo fundamental, a saber: la 
maximización de la fuerza social apropiable al mando del 
poderoso. Luego, la lógica del poder es autoritaria y conduce 
obligatoriamente a la tentativa de la destrucción sistemática 
de la oposición.  

Así, en el poder tenemos el germen del autoritarismo, o 
sea, aquel poder que no admite oposición. La lógica del poder 
es implacable, habiendo oportunidad de diezmar la 
resistencia, el poder lo hará, aunque su comandante sea el 
más fervoroso defensor de la “democracia” y encuentre 
realmente positiva la existencia de oposición. Peor aún, 
existe el peligro del totalitarismo, o sea, una sociedad en la 
que todos son dominados por este poder, pero trataremos 
sobre la dominación más adelante. 

Aún cuando el poder destruye completamente la 
resistencia, no deja de ser poder. Continúa siguiendo su 
lógica, pues, como ya vimos, ella se da independientemente 
de la oposición. A pesar de esto, el poderoso siempre teme 



la posibilidad del relajamiento de la disciplina en sus cuadros 
o el resurgimiento de la resistencia. Por lo tanto, la mera 
posibilidad de articulación de la oposición, ya es suficiente 
para que el poder se caracterice como tal y siga su lógica.70 

Cuando ya no encuentra oposición articulada, el poder 
entra en la fase autoritaria,71 el poder, justamente con su 
lógica autoritaria, encuentra oposición y resistencia, y a 
veces se ve obligado a negociar. En la fase autoritaria no, 
simplemente impone su voluntad y se acabó. La fase 
autoritaria es la finalidad de todo el poder. Esta fase 
multiplica exponencialmente la capacidad de realización y 
eficiencia del poder, pues este no encontrará resistencia 
articulada que cuestione su orden. Además, la fase 
autoritaria tranquiliza a quien detenta el poder. Sin 
embargo, no nos engañemos, al alcanzar tal fase, el poder 
aumenta su capacidad de realización, pero no dejará de 
seguir su lógica. Por eso, precisamente alcanzando la fase 
autoritaria, muchas veces el poder no conseguirá cumplir su 
discurso, pues las acciones inmediatas siempre serán en el 
sentido de mantenerse en esta fase. 

 

70 Cuando tratemos la dominación, este punto será completado. 

Mostraremos que aún dentro de la organización del poder, existen actos de 

resistencia de los dominados ‒los sabotajes‒. De esta forma continuamos 

dentro de un marco social conflictivo. 

71 Atención, no confundir esta fase con la lógica del poder que es 

autoritaria. 



No podemos dejar de prestar atención al concepto de 
negociación. En verdad, para nuestra teoría del poder, no 
existe posibilidad de negociación. ¿Por qué? Para que exista 
poder, una de las fuerzas sociales en conflicto tiene que 
imponerse a la fuerza que se opone. La negociación nos trae 
a la mente la idea de que ninguno se impuso en la relación. 
Se consiguió una situación donde ambas partes quedaron 
satisfechas. Esto no existe.  

Si la posesión de un objeto es ambición de dos agentes, 
ninguno de los dos quedaría satisfecho si tuviese la posesión 
de la mitad del objeto. La negociación es una forma elegante 
de rendición de una de las partes envueltas en el conflicto, 
donde el sojuzgado recibirá algún tipo de compensación, o 
se quedará con migajas de aquello que anhelaba.  

El proceso de negociación sirve, muchas veces, para que 
los agentes envueltos en un conflicto expongan las fuerzas 
de que disponen y que pueden movilizar para conquistar el 
objeto en disputa, sin cargar con los costos de tener que 
movilizar tales fuerzas. Como ya dijimos, algunas veces, un 
agente desea algo, pero evalúa que el costo de movilizar 
toda su fuerza para garantizar el poder sería demasiado alto, 
por eso termina siendo sojuzgado, aún teniendo más fuerza 
movilizable a su disposición. El poder siempre persigue su 
conservación a través del menor esfuerzo y costo posible. La 
idea es aplicar el mínimo de fuerza para garantizar el poder. 
Esta es la economía del poder, o sea, el poder prima por 
eficacia. 



Volviendo a la negociación, muchas veces tenemos la 
ilusión de que la negociación resolvió la cuestión, sin que 
haya una imposición de ninguna de las partes. Es mejor 
ejemplificar, dos fuerzas sociales dicen querer tener la 
posesión de un objeto. Al final de la negociación las partes 
dividirán el objeto mitad y mitad. Pueden tener la certeza de 
que en esta relación hubo un triunfador, una parte que salió 
satisfecha, pues impuso lo que realmente quería, a pesar de 
haber declarado otro objetivo. Queremos decir, un agente, 
delante de las fuerzas que quería movilizar, consiguió 
exactamente lo que quería: la mitad del objeto. La otra parte 
salió derrotada, pues habría perdido la mitad del objeto 
disputado.  

Está claro que la idea de que siempre haya un derrotado al 
resolver un conflicto72 tiene un presupuesto fundamental, 
pero que es bastante razonable: creemos que en una 
disputa, nunca habrá dos agentes con fuerzas sociales 
exactamente iguales.73 En el caso de que el interés de un 
agente, por un determinado objeto, se complementa 
exactamente con el de otro agente ‒por ejemplo si dos 
agentes envueltos se interesaran por exactamente el 
cincuenta por ciento del objeto‒ no se configura el 

 

72 O sea, se establece una relación de poder. Toda disputa sólo es resuelta 

cuando se establece una relación de poder. 

73 En este, caso tendríamos la perpetuación de la disputa por un largo 

período, o sea, el conflicto no se resolvería y, en consecuencia, ninguna de 

las partes alcanzaría su objetivo. 



conflicto.74 Todo proceso de negociación tiene un perdedor 
de antemano, donde el perdedor sólo va a negociar las 
compensaciones o los términos de rendición. Cuando 
dijimos más arriba que el poder que encuentra resistencias 
y es obligado a negociar, está fuera de la fase autoritaria, es 
porque el simple hecho de tener resistencia ya imposibilita 
al poderoso hacer todo como le gustaría o sea, alcanzar sus 
objetivos sin cargar con el costo de la compensación. 

¿No existiría conflicto entre dos poderes? La respuesta es 
no. La relación de poder es la “resolución” de un conflicto. 
Luego, dos poderes no entran en conflicto. Lo que existe, si, 
es el conflicto de intereses entre instituciones u 
organizaciones que detentan poder sobre algunas cosas. Y 
en un complejo social encontramos varias instituciones. 
Estas se articulan y entran en conflicto todo el tiempo.  

Algunas veces algunos salen derrotados. Pero el derrotado, 
a pesar de estar sufriendo una relación de poder, no dejó de 
tener poder. Parece confuso, pero no lo es. Basta volver 
sobre el concepto. Poder es la capacidad de una fuerza social 
para imponer una determinada cosa socialmente. Si, por 
ejemplo, la Coca‒Cola monopoliza el mercado del país X y 
evita que la Pepsi‒Cola entre, podemos decir que la Coca‒
Cola tiene el poder en este caso. Mientras tanto, la Pepsi‒
Cola puede conseguir lo mismo en el mercado Y. En este otro 
caso, la Pepsi será quien detente el poder. Por lo tanto, no 

 

74 No habiendo conflicto, no se establece poder. 



olvidemos, el poder es la capacidad de imposición sobre un 
objeto en disputa contra determinada oposición. Por esto no 
podríamos decir que la Pepsi o la Coca perdieron su fuerza 
social. Ellas tienen su fuerza y sus poderes. Pero una 
conseguirá imponer algunas cosas a la otra y viceversa. 

Este ejemplo es bastante interesante, pues muestra como 
la resistencia puede ser activa y articulada. En el país X la 
Coca es “dueña” del mercado. La entrada de la Pepsi allí es 
impedida. Luego, la Coca se impuso y por eso detenta el 
poder. La Pepsi, lógicamente, es una organización articulada, 
que está sojuzgada al poder de la Coca. Pero la Pepsi no 
desiste de su proyecto y mucho menos se alía al enemigo. 
Luego, la Pepsi asume el papel de resistencia con relación al 
poder de la Coca. Pero observen, quien tiene la postura 
agresiva (activa) en este caso es exactamente la Pepsi, que 
representa la resistencia. Por eso, ser sojuzgado no significa 
ser débil y ser resistencia no significa ser pasivo. 
Resumiendo, la resistencia puede ser pasiva (cuando el 
agente no realiza ninguna acción contra el poder que lo 
reprime) o activa (cuando el poder sufre represalias por 
parte de los sojuzgados), aislada (tiene un carácter 
individual) o articulada (fuerza colectiva). 

En el ejemplo anterior quien detenta el poder solo se limita 
a reaccionar a la acción de la resistencia, esto muestra por 
qué consideramos a quienes detentan el poder como 
reaccionarios. El poder quiere preservar su status, la 
resistencia quiere cambiar el suyo y tal cambio significa una 



alteración de la realidad social. El poder puede hasta 
reaccionar preventivamente, pero eso no pasa de reacción. 
La acción e iniciativa para modificaciones de la realidad 
social son de la resistencia. Lo que no significa que el poder 
no realice cosas, o inicie proyectos, pero los cambios sociales 
relevantes en la historia desde nuestro punto de vista son la 
modificación de las relaciones de poder (o de su mando) y la 
dominación.  

La discusión sobre el conflicto entre las instituciones nos 
lleva a otro concepto fundamental. La realidad social se 
presenta con diversos grupos de fuerza, los cuales se 
articulan socialmente a través del poder, o sea, de 
imposiciones de parte a parte. El poder es de manera global, 
el conjunto de imposiciones que tiene como síntesis una 
determinada organización de la sociedad. Dentro de la teoría 
del poder tenemos que estudiar las relaciones entre estas 
fuerzas y sus poderes. Lo fundamental dentro de estas 
relaciones es el concepto de hegemonía. Siempre existirá, en 
cualquier sociedad, una organización social que, gracias a su 
fuerza, conseguirá imponer en gran medida su voluntad a 
todas las otras fuerzas. Si no consiguiera imponerse, ella 
influenciará a todas las otras. Esta será la fuerza social 
hegemónica. O sea, es aquella fuerza social que lidera e 
influencia las acciones de todas las otras fuerzas que 
detentan el poder en la sociedad.  

La fuerza social hegemónica es la organización con mayor 
poder de una sociedad. Este es el punto máximo del poder, 



o sea, cuando él es hegemónico. Observen, ser hegemónico 
es diferente de estar en la etapa autoritaria. El “poder 
autoritario” no tiene oposición en determinado punto. El 
poder hegemónico sí. Actúa sobre diversos frentes e influye 
a varios de los que detentan el poder. El poder hegemónico 
es cuestionado y encontrará resistencias, finalmente tiene 
hegemonía sobre otras fuerzas sociales poderosas. El poder 
hegemónico puede dominar a otros de los que detentan el 
poder y ejercen la dominación ‒trataremos sobre esto en el 
próximo capítulo‒. Así, vamos jerarquizando y organizando 
la sociedad. 

El poder hegemónico puede estar en la etapa autoritaria 
en diversos puntos pero, probablemente, nunca conseguirá 
ser autoritario en todo lo que se implique. En la etapa 
autoritaria un poder puede ser hegemonizado por otro 
poder. Pero para entender mejor esto, necesitamos 
atenernos a la idea de influencia.  

Tener influencia no significa tener poder. Aquel que 
influencia probablemente no tiene ningún conflicto con el 
influenciado, sin embargo, por diversas razones, entre ellas 
hasta razones psicológicas, la toma de decisión o la 
información de una tendencia por parte de la fuerza 
hegemónica, termina siendo un punto más a ser apreciado 
por los agentes sociales. Existen dos motivos para eso: 
primero, los agentes influenciados quieren capitalizar el 
éxito de las acciones del influenciador; segundo, los agentes 



tratan de evitar entrar en conflicto con la fuerza 
hegemónica, ya que sería prácticamente imposible vencerla.  

Es obvio que el agente que consigue tener influencia, tiene 
fuerza social, pero esto no significa que conseguirá imponer 
sus intereses en un conflicto con otras fuerzas. Aquel que 
influencia tiene gran fuerza social, pues hace que todos los 
que toman decisiones tengan en cuenta sus posiciones. Esto 
facilita la vida del influyente, que encontrará menos 
resistencia a sus proyectos. Aquel que es realmente 
influyente termina creando en la sociedad una atmósfera 
que conspira a su favor.  

Otra cosa importante: todo agente social está envuelto en 
un conjunto de situaciones cuyas consecuencias sobre sus 
intereses son imperceptibles o nulas. Muy bien, este es el 
gran campo de acción de la influencia. Así una postura o 
acción, en un área donde un determinado agente en verdad 
no tiene ningún interés (o no percibe su interés), puede 
significar una ganancia de fuerza social (aún secundaria, 
como la famosa opinión pública) para el agente 
influenciador.75 

Algunas de las estrategias que crean una atmósfera 
favorable a la perpetuación de las relaciones de poder son: 
controlar los medios necesarios para la supervivencia 

 

75 Como pudimos percibir, el poder en la etapa autoritaria puede ser 

influenciado por las actitudes del poder hegemónico sin comprometer su 

status. 



humana, aislar al individuo de manera de mantenerlo como 
fuerza relativamente débil (con capacidad de resistencia 
limitada), desgastar al individuo físicamente y tomar el 
máximo de su tiempo en función de los intereses del poder 
(en el trabajo, por ejemplo), promoción de medios de 
entretenimiento individual (como ver deporte, TV, 
videojuegos y computadora) y la creación de un clima de 
inseguridad, miedo y terror.76 

Estas estrategias dejan claro que el poder lucha siempre 
por la individualización de nuestras relaciones, solo 
admitiendo la asociación (uno de los instrumentos para la 
ampliación de la fuerza social) si es bajo su control, o sea, al 
poder le interesa mantener una sociedad desagregada, para 
que él pueda ser el polo aglutinador y organizador de esta 
sociedad. ¿Por qué? Para el poder, lo mejor es enfrentar a 
sus enemigos uno a uno, por separado. Pues así tendría toda 
su organización contra uno solo. La articulación debe ser 
evitada a toda costa. El individualismo, la falta de 
comunicación, la segregación, los preconceptos, las “tribus”, 
la falta de solidaridad, la competencia, la desconfianza 
generalizada, el aislamiento y hasta la individualización son 
interesantes para el poder. Por eso el poder intenta punir de 
forma ejemplar a todos los que planean articularse, 
podemos ver eso, repetidas veces, en la represión que 

 

76 Si este miedo es causado por el poder, aliarse a él significa terminar con 

el descontento, si el miedo es causado por otro agente, aliarse al poder puede 

significar protección. 



sufrieron los trabajadores pioneros en la creación de los 
sindicatos. 

Vemos un aspecto psicológico producido por el poder. 
Consiguiendo someter cada agente por separado, su fuerza 
social es infinitamente superior a la fuerza de cada individuo. 
Tal aspecto introduce en el agente una sensación de 
pequeñez y de impotencia. Produce la sensación de que el 
poder es indestructible y que tenemos que adaptarnos a sus 
imposiciones. Todo parece inmutable y nada que podamos 
hacer tiene fuerza para desafiar al poder. 

De esto tenemos dos consecuencias: el poder es uno de los 
elementos forjadores del individuo, como escribe Foucault: 

“Efectivamente, aquello que hace que un cuerpo, 
gestos, discursos y deseos sean identificados y 
constituidos en tanto individuos es uno de los primeros 
efectos del poder. O sea, el individuo no es el otro lado 
del poder: es uno de sus primeros efectos. El individuo es 
un efecto del poder y simultáneamente, o por el sólo 
hecho de ser un efecto, es su centro de transmisión. El 
poder pasa a través del individuo que él constituyó”.77 

La segunda consecuencia es: si el poder forja al individuo, 
solamente él consigue ser el elemento aglutinador y 
organizador de esta sociedad. Si es el poder quien organiza, 
obviamente organiza en su beneficio. Esto ayuda a entender 

 

77 Microfisica do poder, Michel Foucault. Graal, Rio de Janeiro, 1979. 



la concepción de Foucault, que ve al poder como “red 
productiva”, como describimos en el capítulo anterior. 

Esta capacidad de forjar a los individuos y, en 
consecuencia, ser el elemento aglutinador, nos muestra el 
primer medio para conseguir (o mantener) el poder: la 
ideología. Ideología es el conjunto de ideas y conceptos que 
los agentes poderosos propagan para interés propio como si 
fuesen verdades universales y son adoptadas por todos. 
Engaña al sojuzgado, pues éste pasa a no identificar más sus 
intereses, no cree que su voluntad sea legítima. En suma, la 
ideología enmascara el conflicto al sojuzgado.78 Convence, 
por ejemplo, que es natural hacer aquello que el poderoso 
desea, porque las cosas son así y no hay forma de cambiarlas. 

Con este caldero ideológico, el poder terminó creando un 
medio más para perpetuarse, a saber: mayor eficiencia en la 
toma de decisiones y en la ejecución en pequeños grupos, ya 
señalada por Max Weber. Grupos grandes demoran mucho 
para tomar decisiones y para ponerlas en práctica por ser 
complicado coordinar sus acciones, lo que acarrea 
dificultades a esos grandes grupos para imponer su voluntad 
a otra fuerza social. De esta forma, podemos ver grupos 
infinitamente mayores ser sojuzgados por grupos menores, 
sin embargo, mejor organizados, ágiles, disciplinados, y con 
menores costos para movilizar toda su fuerza social. 

 

78 "... lo importante en una ideología no es aquello que afirma, sino lo que 

oculta”, profesor Gustavo Bayer. 



El último medio para conseguir poder es obvio: la fuerza 
bruta. Como el poder sólo se efectiviza cuando determinada 
fuerza social, independientemente de los medios que utiliza, 
impone su voluntad a otro agente, la fuerza bruta actúa 
sobre el cuerpo del sojuzgado, de forma que éste no puede 
moverse para evitar la realización de la voluntad del poder. 
Está claro que la fuerza bruta no siempre necesita entrar en 
acción, basta con que el sojuzgado evalúe que no tendrá 
como resistir la fuerza que el cree que el poder podrá 
movilizar, en este caso volvemos al aspecto ideológico. 

Para terminar este capítulo caben algunos comentarios. 

Primero: Imposición no es lo mismo que poder. Imposición 
es cualquier acto individual que tenga consecuencia sobre 
terceros, u ocupe un espacio público ‒no siendo necesario, 
por lo tanto, que haya oposición y conflicto‒. Todo lo que se 
hace por iniciativa individual, sin el previo consentimiento de 
la sociedad (siendo el consenso la única forma de realizar sin 
imponer) y trae consecuencias para ella, es un acto de 
imposición. Es lógico que estemos más acostumbrados a ver 
imposiciones en la esencia de las relaciones de poder, pero 
no toda iniciativa individual encontrará oposición. 

Ejemplo: un hombre de una ciudad en el interior que, por 
problemas de abastecimiento de agua, toma la iniciativa de 
abrir un pozo en un espacio público, donde todos podrán 
tener acceso. Él hace el pozo y ya. No consultó a nadie, no 
encontró oposición, no hubo conflicto y más aún benefició a 



otros habitantes de los alrededores que también tenían 
problemas de abastecimiento. A pesar de haber sido una 
imposición, no podemos considerar que se estableció una 
relación de poder. Como vimos en el ejemplo, no toda 
imposición es negativa.  

Un ejemplo histórico interesante es la imposición estética 
que los automóviles realizaron en el medio urbano. En este 
caso, en rarísimas ocasiones una comunidad se movilizó en 
contra de la creación de una vía que posibilitase la 
circulación de automóviles, al contrario, termina siendo 
percibido como un beneficio.  

La imposición es uno de los momentos constitutivos del 
poder, pero poder significa más que simplemente imponer. 
El poder tiene otros momentos constitutivos además de la 
imposición: agentes, intención, conflicto, fuerzas sociales 
movilizadas, acción, imposición (o conquista), resistencia, 
expansión, la consecuente permanencia. Pero la gran 
diferencia entre poder e imposición es su racionalidad, 
organización y sistematización. Cuando en el tránsito un 
conductor se adelanta y pone el auto en un espacio vacío 
antes que otro, que también deseaba esa posición, podemos 
entender que hubo imposición, pero no consideramos que 
hubo poder. Porque, además de no haber habido 
enfrentamiento de las fuerzas sociales, el primer conductor 
conquistó la posición gracias a su mayor presteza, esta 
acción tuvo un carácter instantáneo e intuitivo.  



Para constituirse, el poder necesita de una racionalidad y 
sistematización. Vean como la relación en el tránsito no 
puede ser encarada como poder: mas adelante, nuestro 
primer conductor puede dejar de tener una posición 
deseada porque el segundo automovilista lo cerró. Luego, 
esta relación es fugaz, no se constituye en nada. 

Segundo, asociación, saber e información no son poder, 
son instrumentos para la ampliación de la fuerza social. Por 
ejemplo, aquellos que se asocian tienen mayor capacidad de 
trabajo que los que producen aisladamente, pero eso no 
tiene ningún conflicto. De la misma forma, aquel que tiene 
la información puede actuar en el mejor momento, tal vez 
en el instante que su oposición este más frágil, pero eso no 
le garantiza la victoria (o el poder). Y aquel que sabe, tiene 
más capacidad de trabajo, pero eso tampoco significa tener 
poder. 

Todos esos instrumentos tienen razones para ser 
confundidos con poder, para no extendernos demasiado, 
vamos a indagar sólo el saber. Veamos: si una sociedad 
depende del saber de un hombre para producir algo y si ese 
hombre exige privilegios y diera la orden en la ejecución de 
lo que se quiere socialmente de su saber, podremos decir 
que él constituye una relación de poder sobre la sociedad ‒
ya que impone su voluntad a la sociedad‒. Pero, el saber 
como instrumento para la ampliación de la fuerza social, 
decisivo para la obtención de una relación de poder es 
efímero. Ya que otros aprenden o cuando se consigue la 



realización del objetivo social, la posición de poder se 
desmorona.  

Pero el saber continúa como un instrumento de la 
ampliación de la fuerza social, sin embargo, da menos fuerza 
a quien lo detenta, ya que otros tienen el mismo 
instrumento.  

Con todo, un saber que no sea deseado o necesario para 
otros agentes, solo será instrumento de ampliación de la 
fuerza social si fuera relativo a técnicas de ataque ‒o sea 
técnicas que den al agente ventajas para utilizar la fuerza 
bruta‒. Alternativamente, si el agente que tiene el saber no 
exige privilegios, no impone condiciones para enseñar sus 
conocimientos, socializándolos, tampoco podemos 
identificar alguna relación de poder, aunque toda la 
sociedad dependa del saber de un único hombre.



 

 

 

 

 

Capítulo 6  

DOMINIO 

 

Dominación es el concepto más complejo de nuestro 
trabajo, pero Max Weber consiguió sintetizarlo así: 

“Dominación es la probabilidad de encontrar 
obediencia a una orden de determinado contenido, entre 
determinadas personas indicables...”.79 

La definición de Weber es correcta, sin embargo es 
meramente descriptiva. Tal definición no nos proporciona 
mucho material para el análisis del fenómeno. Por eso 
preferimos redefinir el concepto de manera de adecuarlo a 
nuestro modelo. Dominio (o dominación) es disponer de la 

 

79 Economía e sociedade, Max Weber. Editora Universidade de Brasilia, 

1994. 



fuerza social de otros (del dominado) y, en consecuencia, de 
su tiempo, para realizar sus objetivos (del dominador) ‒que 
no son los objetivos del agente sojuzgado‒. 

En nuestra definición ya comienzan los problemas. 
Recordemos el concepto de sojuzgado: sojuzgado es todo 
agente social que sufre en su contra una relación de 
poder...80 Muy bien, pero dominio entra en nuestro modelo 
como el instrumento fundamental para la ampliación de la 
fuerza social, del cual ninguna organización que pretenda 
tener poder puede prescindir. Por eso, el dominio no puede 
ser lo mismo que el poder. 

Analicemos el caso más atentamente. Existen tres 
elementos constitutivos de una relación de poder: el 
poderoso (agente que impone), el sojuzgado (agente que se 
opone) y el objeto disputado o controlado. En la dominación 
encontramos exactamente los mismos elementos, pero la 
diferencia entre ambos es que, en la relación de poder el 
objeto controlado por el poderoso es distinto del sojuzgado. 
Ya en la relación de dominación, el objeto controlado es la 
propia fuerza social del sojuzgado. En la relación de dominio, 
la fuerza social del sojuzgado no es más dirigida por sí 
mismo, sino por su dominador. Siendo así, el dominio es un 
fenómeno socialmente distinto del poder, pues contiene en 

 

80 Si el dominado es sojuzgado, el dominado sufriría una relación de 

poder. 



su esencia la alienación del agente dominado, en el poder no 
hay alienación, sino opresión y resistencia. 

Otra distinción importante. Poder es derrotar la fuerza 
social del agente con quien nos enfrentamos, se da 
externamente a la organización del poderoso. El dominio, a 
diferencia, es una mirada hacia adentro del poder. Cuando 
hablamos de dominación, estamos focalizando las 
estructuras internas de una organización que anhela el 
poder, o sea, estamos estudiando como determinado agente 
acumula fuerzas sociales para sojuzgar a su oposición. Por 
ejemplo: dos ejércitos enemigos tienen el dominio sobre sus 
soldados, pero sólo el vencedor de la guerra tendrá poder 
sobre el otro ejército. 

Como ya habíamos alertado al inicio del capítulo sobre el 
poder, fenómenos sociales distintos tienen que ser llamados 
de manera diferente, sino la construcción teórica sería 
imposible y la transmisión al lector sería ininteligible. Es 
obvio que se puede argumentar que la distinción es 
meramente académica, pero tenemos un argumento 
decisivo para poner fin a esta cuestión: si dominar fuese 
tener poder, bastaría con que todo aquel que dominase 
aumente el número de dominados para que su poder crezca 
proporcionalmente. Sin embargo, el aumento de un 
dominado más en la organización, no representa un 
aumento proporcional de la fuerza social adecuada para tal 
organización. ¿Por qué? El dominado tiene su fuerza social 
dirigida por el dominador. Cuanto más grande es la 



institución, más complejo es el control de la ejecución de 
todos los mandatos dados a los dominados. Peor aún, el 
agente dominador pierde la noción de todo lo que debe ser 
dirigido y lo propios canales de comunicación terminan 
desviando el mando. Estos aspectos, aumentados por los 
recursos materiales de que el dominador tiene que disponer 
para sustentar a aquellos que componen su organización, 
constituyen el costo que el agente tiene para movilizar 
determinada fuerza social. 

Muchas veces, el aumento de un dominado más no trae 
ningún aumento de fuerza social a la institución. Un ejemplo 
sencillo puede ser ilustrativo: ¿Cuántos hombres (de 
estructura media) desarmados son necesarios para matar a 
un único joven (del mismo porte) desarmado? 
Probablemente tres hombres sean más que suficiente. Muy 
bien, imaginemos que se pongan seis hombres para golpear 
al joven hasta la muerte. Tal vez esos seis hombres maten a 
un joven más rápido y con menos esfuerzo que tres 
hombres. Sin embargo, si se agrega un hombre más a los 
seis, dudamos que el esfuerzo disminuya o la rapidez 
aumente. Es muy probable que este séptimo hombre se 
quede sólo observando. Exagerando, si pusiéramos 30 
hombres para golpear al pobre joven, es probable que 
algunos mal conseguirían ver a la víctima ‒y mucho menos 
ponerle una mano encima‒. Peor aún, uno podría comenzar 
a estorbar a otro. Como el objetivo de esta organización era 
matar a un determinado joven, si la fuerza social de un 



agente dominado no fue necesaria, esta fuerza en verdad no 
fue apropiada por el dominador. Esto significa que la fuerza 
social de un agente dominado sólo es apropiada por la 
organización en el caso de que ella, de hecho, entre en 
acción “colaborando” para alcanzar los objetivos del 
dominador. O sea, tener un agente dominado a disposición 
no significa necesariamente que va a aumentar la fuerza de 
la organización; luego, el mero aumento de dominados en 
una institución no garantiza aumento de poder. 

Cada organización debe ser compatible con el poder que 
quiere ejercer. Una organización muy pesada ‒con alto costo 
de manutención y operatividad‒ difícilmente alcanzará el 
poder, o perderá la eficacia que el poder exige para 
perpetuarse. Por eso, vemos muchos ejemplos históricos 
donde se disminuye el número de dominados para 
perpetuar el poder. O la empresa renuncia o el ejército opta 
por trabajar con grupos reducidos en determinadas 
acciones. 

Habiendo probado que el poder es un fenómeno social 
distinto, cabe reservar el concepto de sojuzgado sólo para 
las relaciones de poder. Al que sufre la dominación es más 
apropiado llamarlo simplemente dominado. 

Pero no fue en vano que consideramos al dominado como 
uno de los tipos de sojuzgados, el otro es el que resiste 
(resistente). En su génesis, el dominio siempre tiene una 
relación de poder. En un primer momento tendríamos dos 



agentes sociales en conflicto, después se habría establecido 
una relación de poder, donde uno de los agentes es 
sojuzgado, pero se perpetúa en la resistencia oponiéndose 
al poderoso. Existe la tendencia de que todo aquel que 
establece una relación de poder quiere absorber, bajo su 
mando, la fuerza social de aquel que sometió, o sea de 
transformar el poder en dominación. En este caso tenemos 
un cambio cualitativo en la posición del agente que el poder 
sojuzgó: de oposición en conflicto (o resistencia) hacia parte 
integrante de la fuerza poderosa, a la cual se oponía. Veamos 
que dice Hegel: 

“...Toda autoconciencia tiene necesidad estructural de 
la otra y la lucha no debe tener como resultado la muerte 
de una de las dos, sino el sometimiento de una por la 
otra. 

Nace así la distinción entre ‘señor’ y ‘siervo’, con su 
consecuente ‘dialéctica’... 

El ‘señor’ arriesgó su ser físico en la lucha y, en la 
victoria, se tornó en consecuencia en el señor. El ‘siervo’ 
tuvo miedo de la muerte y, en la derrota, para salvar su 
vida física, aceptó la condición de esclavitud y se tomó 
como una ‘cosa’ dependiente del señor. El señor usa al 
siervo y lo hace trabajar para si, limitándose a ‘disfrutar’ 
de las cosas que el siervo hace para él”.81 

 

81 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Dario Antiseri. Paulinas, São 



En este caso, el dominio nace de la rendición del sometido 
al poderoso, después de evaluar que no tiene como 
perpetuarse en la resistencia. Pero para estar dominado no 
basta que un agente deje de oponerse al poder, el dominado 
de alguna forma consiente y, en la práctica, colabora con el 
dominador, independientemente de lo que piense o de su 
voluntad. ¿Por qué afirmamos esto? Como ya expusimos, el 
poder es una relación social que necesita autoexpandirse 
para perpetuarse. Algunas veces, no dejarse dominar, o sea, 
simplemente no alienar su fuerza social al poder, ya es un 
acto de resistencia (en este caso pasiva). Luego, no podemos 
considerar que un agente esté dominado simplemente por 
no realizar acciones contra el poder, pues esto puede hasta 
configurarse como resistencia pasiva teniendo en cuenta la 
necesidad de expansión del poder. Para considerar que el 
agente está dominado, este agente tendrá que usar su 
fuerza social para la realización de los objetivos del 
dominador. 

El dominio que el poder establece después de la guerra es 
el dominio de rendición. Éste es raro actualmente, siendo 
más comunes relaciones de dominación que son el resultado 
de la tradición y de la ideología. El dominio tradicional o 
ideológico generalmente tiene su origen en algún conflicto 
que sucedió generaciones atrás. Sin embargo, tal conflicto 
fue importante pues creó la institución que perpetúa las 
conquistas del victorioso, o sea el orden del poderoso. En 

 

Paulo, 1990. 



otras palabras, el dominio ideológico es aceptado, pues está 
institucionalizado y por eso, tradicionalmente, se acepta el 
mando de determinada institución. El agente social ya nace 
envuelto en esta relación, así como el hijo del esclavo, 
esclavo sería. Como expresó Etienne de la Boétie: 

“...la primera razón de la servidumbre voluntaria es la 
costumbre...”.82 

En este tipo de dominio, la relación de poder original no 
tiene tanta importancia, por el contrario, el objeto del 
conflicto original puede hasta haber desaparecido, aún así el 
conflicto se perpetúa. Pero si en el dominio de rendición 
encontramos la mayor fuerza social del dominador como 
instrumento concreto para establecer y perpetuar la 
dominación, en el caso del dominio ideológico, este 
instrumento concreto es la dependencia. Resumiendo, el 
primer dominio nace de la fuerza, el segundo de la 
dependencia. 

Dependencia es la relación donde la acción o concesión de 
determinado agente se torna imprescindible para la vida de 
otro (el dependiente). Acompañen nuestro razonamiento, si 
un segmento social estableció una relación de poder sobre 
otro segmento, crea una institución para perpetuar esta 
conquista. Si esta institución tiene como objetivo colocar al 
segmento sojuzgado bajo el mando de los poderosos, tiene 

 

82 El discurso de la servidumbre voluntaria, Etienne de la Boétie. Utopía 

libertaria, Buenos Aires, 2008. 



que apropiarse de algunas cosas imprescindibles para la vida 
del segmento sometido, volviéndolo dependiente de su 
concesión o acción. Es así, que la clase capitalista perpetua 
su dominio sobre los trabajadores, ya que los capitalistas 
monopolizan los medios de producción y la distribución del 
producto. Esto aclara otro punto, pues afirmamos que todo 
dominio tiene en su génesis el poder, pues bien, acabamos 
de ver que el poder puede generar dependencia. 

Diferenciemos orden de mando. La orden se establece 
desde el poder hacia afuera, a sus sometidos y hacia los que 
influencia. El mando está dado por el dominador para que el 
dominado ejecute determinada tarea a través de su fuerza 
social alienada. Bajo la luz de estos nuevos conceptos, 
podemos afirmar lo que dijimos más arriba: si el poderoso 
no quiere sólo dar órdenes a los sometidos, sino que desea 
dirigirlos, estableciendo el dominio, necesita apropiarse de 
cosas que hagan a los sojuzgados dependientes. 

¿Pero que causa dependencia? La respuesta es 
aparentemente simple, como ya señalamos: cosas 
imprescindibles para la vida. En este caso, el control de la 
provisión de necesidades básicas es la respuesta obvia: 
alimentos o los medios para producirlos, agua, remedios, 
vivienda, ropas y saber. Sin embargo, el conocimiento de lo 
que puede ser imprescindible para la vida de alguien es 
altamente subjetivo. En este caso factores psicológicos y 
afectivos (como el amor) pueden ser imprescindibles para la 
vida de un agente ‒cuántos relatos de suicidio por amor se 



conocen...‒. Todo tipo de compulsión y vicio aumenta la lista 
de “cosas” que pueden generar la dependencia del agente: 
drogas, alcohol, sexo, consumo, ambición, prestigio... Existe 
finalmente, un cuarto grupo cuya dependencia se genera en 
el agente por factores ideológicos o morales, como 
patriotismo, honor o religiosidad. 

De todos los factores presentados, el saber es lo más rico 
para ser examinado, pues del saber llegamos a un concepto 
importante: el de autoridad. Veamos lo que Herbert 
Marcuse entiende por autoridad en Eros y Civilización: 

“La dominación difiere del ejercicio racional de 
autoridad. Este último, que es inherente a cualquier 
división del trabajo en una sociedad, deriva del 
conocimiento y se limita a la administración de funciones 
y arreglos necesarios para el progreso del todo. En 
contraste, la dominación es ejercida por un determinado 
grupo o individuo, a fin de mantenerse y consolidarse en 
una posición privilegiada. Tal denominación no excluye el 
progreso técnico, material e intelectual, sino sólo como 
un producto marginal, en tanto preservan la carencia, la 
escasez y la coacción irracionales”.83 

Todo ejercicio de autoridad nace de la dependencia del 
saber, pero como Marcuse deja claro, tener autoridad no 
significa tener dominio, luego no toda dependencia resultará 

 

83 Eros e civilizado, Herbert Marcuse. Guanabara Koogan s/d. 



inevitablemente en dominio. No podemos caracterizar una 
relación como dominación sólo porque existen personas que 
siguen las instrucciones de otro. Se puede estar siguiendo las 
instrucciones para realizar algo de interés colectivo. La 
autoridad natural puede ser cuestionada y no atendida, si de 
hecho el trabajo es fruto de una decisión colectiva de iguales. 

El dominio generado por la dependencia del saber es 
especial, pues podemos entenderlo como la autoridad con 
poder. O sea, es la imposición unilateral de la voluntad de un 
agente que tiene autoridad, gracias a la dependencia que 
otros tienen de su saber. Usa tal saber como instrumento de 
ampliación de su fuerza social, para imponer su voluntad ‒
administrando la fuerza social ajena en beneficio propio y no 
de toda la sociedad‒ configurando el dominio. A pesar de 
poder entender el dominio como la autoridad con poder, el 
dominio continua siendo un instrumento de ampliación de la 
fuerza social, sin duda con característicos especiales, ya que 
es el único instrumento que puede multiplicar infinitamente 
la fuerza social de un sólo hombre y lo hace de la única forma 
posible, a través del uso de la fuerza de otros hombres. 

Insistimos en resaltar la diferencia entre poder y dominio, 
pues sabemos de su sutileza. Lo que tal vez aumente la 
confusión sea la misma dinámica del poder, la cual puede ser 
percibida más arriba. La dinámica del poder es un círculo 
“vicioso” engendrado por el poder, donde éste genera su 
propio instrumento de ampliación de fuerza social, que 
realimenta su fuerza, dándole posibilidad de ampliación. En 



el caso de la autoridad vimos claramente: la fuerza social (F) 
de la autoridad, genera el dominio (D), lo cual fue 
incorporado a la fuerza social original de la autoridad, 
resultando en una fuerza social ampliada (F’). F‒D‒F’ es el 
movimiento de auto expansión de una fuerza social, siendo 
esta la dinámica interna de la relación que llamamos de 
poder. Ya habíamos expuesto la necesidad de auto 
expansión del poder, no obstante no podíamos describir esta 
dinámica, pues era menester la previa discusión sobre 
dominación. 

F‒D‒F’ es lo que llamamos dinámica de dominio. Esta 
dinámica es típica del poder, pero puede encontrarse en una 
organización que anhele conseguir poder o en una 
resistencia. Por lo tanto, este movimiento es necesario para 
el poder, pero no todo lo que tiene tal movimiento detenta 
poder. Sin embargo, esta dinámica sólo se repite 
sistemáticamente con el poder. ¿Por qué? Aquel que anhela 
poder y consigue repetir este movimiento continuamente 
luego alcanzará su propósito. Aquel que resiste, luego se 
impondrá a quien lo oprimía. De esta forma, quien consiga 
repetir continuamente la “dinámica de dominio” tendrá un 
cambio cualitativo en su status social, asumiendo la posición 
de poderoso. La resistencia, por ejemplo, si después no se 
torna en poder, tendrá su ciclo de acumulación de fuerza 
social interrumpido por sus opositores ‒que detentan el 
poder. Nadie que tiene poder deja a su oposición acumular 
fuerza social libremente e indefinidamente, pues esto 



significa una pérdida de fuerza relativa. Sólo consigue repetir 
este movimiento continuamente quién detenta poder, ya 
que quien le hace oposición no tiene fuerza para impedirlo ‒ 
la resistencia, cuanto mucho, consigue retrasar esta 
acumulación. Por lo tanto, el poder es el único fenómeno 
social que consigue repetir sistemáticamente la dinámica de 
dominio, en el caso de que esto no suceda, el poder estaría 
dando señales de vulnerabilidad. 

La dinámica social engendrada por el poder (dinámica de 
orden) es distinta de la dinámica interna del poder (dinámica 
de dominio). La dinámica de orden es: una fuerza social (F) 
que se impone y pasa a tener poder (P); este poder puede o 
no generar una dependencia (De) ‒cosa que generalmente 
opta por hacer‒ siendo los sometidos dependientes, ellos se 
dejan dominar (D), al incorporar la fuerza social de los 
dominados, el poder habrá sumado esta fuerza a la fuerza 
originalmente comandada (F’). De esta manera, tenemos el 
siguiente movimiento: F‒P‒De‒D‒F’. Al final del ciclo, el 
agente poderoso estaría dirigiendo más fuerza (F’), sin 
embargo, no aumentará su poder necesariamente. En el 
caso de que consiga aumentar este poder (P’), éste generará 
más dependencia (De’), más dominio (D’) y habrá un nuevo 
incremento en la fuerza social (F”) comandada por el 
poderoso ‒la continuidad del movimiento sería F’‒ P’‒ De’ ‒ 
D’ ‒ F”‒ y así el ciclo se repetiría indefinidamente hasta que 
haya una crisis en el orden. Una crisis en el orden 
(institucional o no), no pasa de una interrupción en el 



proceso de acumulación de fuerzas por el poder, o sea 
tenemos una crisis en el orden, cuando la “dinámica de 
orden” no se da, por lo menos en favor de las instituciones 
constituidas. 

Pero se engañan los que piensan que el poder solo 
aumenta su dominio al incorporar un agente más a sus filas. 
A partir del momento en que domina un agente, el poder 
quiere maximizar la apropiación de la fuerza social de este 
dominado, pues esto lo torna más fuerte. Por lo tanto, el 
primer movimiento es la apropiación de fuerza social a 
través de la alienación de más agentes. A continuación 
tenemos la tentación de aumentar la alienación de la fuerza 
social de los propios dominados. Si focalizamos la 
dominación en el proceso capitalista de producción, esto 
equivaldría al aumento de disciplina en el trabajo, perseguir 
una mayor productividad, aumento de carga horaria, entre 
otras medidas. Por lo tanto, la auto expansión necesaria para 
la perpetuación del poder encuentra un nuevo y fértil 
camino. Además de apropiarse de más dominados, el poder 
profundiza la dominación en el corazón de los ya 
subordinados, consiguiendo así quitarles toda la fuerza que 
detentan hasta el agotamiento. 

Las consecuencias de este proceso de profundización de 
las relaciones de dominación sobre el individuo son terribles. 
Entonces veamos: el poder necesita profundizar la 
alienación y esto sólo es posible si el poder perfecciona (o 
aumenta) los mecanismos de control para evitar la 



indisciplina y la displicencia, que surgirá naturalmente en el 
dominado como forma de autodefensa. Por lo tanto, cuanto 
más alienación, más control será necesario para efectivizar 
el mando del poder. En la medida que las relaciones de 
dominación se profundizan, mayor será el grado de vigilancia 
e intolerancia. Los castigos podrán no aumentar, pero 
cuando se apliquen, tenderán a ser cada vez más duros y la 
privacidad comenzará a ser invadida. Foucault ilustra bien 
esto, al describir la “evolución” del poder contemporáneo: 

“...Mientras duró la sociedad de tipo feudal, los 
problemas a los que la teoría de la soberanía se refería 
efectivamente eran la mecánica general del poder, el 
modo en el cual aquel se ejercía desde los niveles más 
altos hasta los más bajos. En otras palabras, la relación 
de la soberanía, tanto en un sentido amplio como en 
sentido estricto, recubría la totalidad del cuerpo social. 
En efecto, el modo como el poder era ejercido podía ser 
transcripto, al menos en lo esencial, en los términos de la 
relación soberano‒súbdito. Pero en los siglos XVII y XVIII, 
sucede un fenómeno importante: el surgimiento, o mejor 
dicho, la invención de una nueva mecánica del poder que 
tiene procedimientos específicos, instrumentos 
totalmente nuevos y aparatos bastantes diferentes, lo 
que es absolutamente incompatible con las relaciones de 
soberanía. 

Este nuevo mecanismo de poder se apoya más en los 
cuerpos y sus actos que en la tierra y sus productos. Es 



un mecanismo que permite extraer de los cuerpos 
tiempo y trabajo más que bienes y riqueza. Es un tipo de 
poder que se ejerce continuamente a través de la 
vigilancia y no discontinuadamente por medio de 
sistemas de tasas y obligaciones distribuidas en el 
tiempo, que supone más un sistema minucioso de 
coerciones materiales que la existencia física de un 
soberano. Finalmente se apoya en el principio, que 
representa una nueva economía del poder, según el cual 
se debe propiciar simultáneamente el crecimiento de las 
fuerzas dominadas y el aumento de la fuerzo y de la 
eficacia de quien domina. 

...es el poder de disciplinar”.84 

Otro conjunto de consecuencias deriva de la teoría 
marxista de la alienación: Primero, el dominado se ve 
alienado de su fuerza social (fuerza de trabajo), siendo esto, 
su tiempo de vida fuera de su control y, por lo tanto, no está 
a su disposición. Segundo, el resultado de la aplicación de su 
fuerza no le pertenece. Por eso, el dominio/alienación trae 
doble empobrecimiento al mundo del dominado/alienado: 
1‒ la vida del dominado se vuelve más pobre a medida que 
dedica su tiempo (patrimonio irrecuperable) a la realización 
de voluntades ajenas. 2‒ cuanto más cosas sean creadas a 
través de la fuerza social del dominado, y que serán 
apropiadas al mando del dominador más débil y pobre 

 

84  Microfisica do poder, Michel Foucault. Graal, Rio de Janeiro, 1979. 



relativamente será el dominado. Lo que dijimos 
anteriormente parece obvio. El poder no quiere apropiarse 
sólo de la fuerza del sojuzgado, quiere también el resultado 
de la aplicación de esta fuerza, en el caso del capital, este 
resultado sería la mercadería. O sea, más “cosas” bajo su 
control, más instrumentos para la ampliación de su fuerza 
social. Así el poder, al dominar a un agente, tiene ganancia 
doble en sus instrumentos: la apropiación de la fuerza social 
del dominado y del resultado de la aplicación de esta fuerza. 
En suma, más posibilidad de poder porque se apropia de la 
fuerza social del dominado y porque toma para sí el 
resultado de la aplicación de la fuerza. 

No podemos seguir adelante sin hablar de alienación. La 
formalización elaborada por José Paulo Netto en 
“Capitalismo y Cosificación” es perfecta para nuestros 
objetivos, y por eso nos limitaremos a reproducirla. Primero 
veamos su definición genérica del fenómeno: 

“Alienación, conjunto simultaneo de causalidades y 
resultantes histórico‒sociales, se desarrolla cuando los 
agentes sociales particulares no logran discernir y 
reconocer en las formas sociales el contenido y el efecto 
de su acción e intervención; así aquellas formas y, en el 
límite, su propia motivación a la acción aparecen como 
ajenas y extrañas...”.85 

 

85 Capitalismo e reificação, José Paulo Netto. Ciencias humanas, São 

Paulo, 1981. 



Antes de continuar la transcripción cabe aclarar. En la 
sociología marxista, el trabajo aparece como actividad 
práctica donde el ser humano se constituye, se realiza 
personalmente, florece y desarrolla sus potencialidades. En 
esta sociología, el ser humano se forja en el trabajo, o sea, el 
trabajo no es mera acción del ser humano sobre la 
naturaleza. Cuando está trabajando, el agente social no está 
solo transformando algo, está “produciéndose”. Vamos más 
lejos, el trabajo es la actividad constitutiva del hombre como 
agente social y sería, por lo tanto, la base de las relaciones 
sociales y la actividad social fundamental, tanto para su 
sustento como para su integración. Para el marxismo, la 
visión del mundo y su interés por el individuo, así como la 
conciencia de su papel social, parte de la actividad social 
concreta trabajo. De alguna manera podríamos decir que la 
“voluntad de poder” nietzscheana encontraría su realización 
(o praxis) en el trabajo.86 Aclarando esto, creemos que este 
otro párrafo de “Capitalismo y Cosificación” puede ayudar al 
lector a aprehender mejor la alienación, pues habla de tal 
fenómeno en la sociedad capitalista: 

“...El trabajador más se empobrece cuanto más 
riquezas produce. La paradoja coloca la contradicción: 
¿Cómo puede la actividad práctica ‒el trabajo‒ del ser 
genérico consciente que es el hombre no conducir a su 
florecimiento personal, al despertar sus potencialidades, 
sino, al contrario, a su degradación? La respuesta 

 

86 Atención, el trabajo aquí descrito es distinto del “trabajo alienado”. 



marxista es clara: en la sociedad contemporánea, la 
realización de la vida genérica del hombre deja de ser el 
objeto del ser trabajo; ahora, esta actividad se descentró, 
precisamente se invirtió: es la vida genérica del hombre 
que se vuelve un instrumento para la consecución de su 
supervivencia física (orgánica, animal, natural). En las 
condiciones de esta sociedad, el trabajo, por lo tanto, no 
es la objetivación por la cual el ser genérico se realiza: es 
una objetivación que lo pierde, que lo aniquila. Lo que 
Marx hace aquí es la fundamental distinción entre dos 
modalidades prácticas del ser genérico consciente: la 
actividad práctica positiva, que es la manifestación de 
vida (lebensousserung) y la actividad práctica negativa, 
que es la alienación de vida (lebenstausserung), 
haciéndolo, distingue nítidamente ‒y en contra de 
Hegel‒ objetivación de alienación: objetivación es la 
forma necesaria del ser genérico en el mundo ‒en tanto 
ser práctico y social‒, el hombre sólo se mantiene como 
tal por sus objetivaciones, por el conjunto de sus 
acciones, por su actividad práctica, en fin, la alienación es 
una forma específica y condicionada de la objetivación. 
El trabajo que constituye aquella actividad práctica 
negativa, es unidimensional: se reduce a la dimensión de 
la lucratividad, producción de valores de cambio, 
mercaderías. Y no sólo produce mercaderías en general, 
produciéndolas, se produce a si mismo y al productor 
como mercaderías. Se trata de una forma histórica del 
trabajo, el trabajo alienado. 



En el trabajo alienado, el trabajador no se realiza y no 
se reconoce en su propio producto, inversamente lo que 
ocurre es que la realización del trabajo, la producción, 
implica su perdición, su desposesión: el producto del 
trabajo se le aparece como algo ajeno, autónomo. En 
esto consiste la matriz de la alienación...”.87  

Ahora ya debe estar claro que ser dominado significa estar 
obligatoriamente alienado. El alienado no decide sus 
acciones, no necesita saber la razón de ellas y su voluntad no 
tiene ningún efecto. Lo que tal vez ejemplifique mejor esta 
relación (alienación‒dominación) sea el hecho de que el 
dominado esta alienado de su tiempo de vida realizando 
actividades en interés de terceros. 

El punto de partida para nuestra próxima cuestión es la 
alienación misma: 

“...Marx está fundamentalmente interesado en 
aprehender el carácter distintivo y moderno de la 
sociedad contemporánea. Este le parece que reside en la 
alienación generalizada: en esta sociedad, la autonomía 
de los individuos es puramente ilusoria, ellos están 
subordinados a mecanismos y procesos que no controlan 
y ni siquiera reconocen como oriundos de sus propias 
relaciones. La esclavitud de los individuos resulta tanto 
del fenómeno objetivo de la explotación económica (del 

 

87 Capitalismo e reificação, José Paulo Netto. Ciencias humanas, São 

Paulo, 1981. 



que la propiedad privada es el índice más evidente) como 
de la internacionalización psicosocial de los efectos que 
de ella devienen, cuyo resultado es su desvinculación del 
todo de la sociedad, del todo de la existencia social en 
tanto son agentes sociales particulares. A través del 
concepto de la alienación, lo que Marx señala es la 
separación operada entre el individuo, que se toma a si 
mismo como unidad autonomizada y atomizada, y la 
colectividad, que es percibida como una naturaleza 
extraña, la alienación connota exactamente esta 
fractura, este extrañamiento, este despojo individual de 
las fuerzas sociales que son atribuidas a objetos 
exteriores en los cuales el sujeto no se reconoce”.88 

Del fragmento anterior, destacamos primero la ilusión de 
la autonomía de los individuos. Autonomía es nada más que 
no depender. Esta dependencia de los individuos de 
mecanismos que no perciben, unido al hecho de que estos 
individuos se sientan autónomos, termina resultando en la 
internacionalización de la ideología dominante. Pero, ¿Por 
qué estamos preocupados con la autonomía? Cuando 
discutimos autoridad, afirmamos que seguir instrucciones de 
alguien no significa necesariamente estar dominado, pues se 
puede seguir la instrucción de alguien para realizar un 
trabajo de interés colectivo. Pero esto puede verse de la 
siguiente manera: si determinado agente decide que quiere 
obedecer voluntariamente a otro agente, no podríamos 

 

88 Ibid. 



afirmar de antemano que estaría alienado de su fuerza 
social. Finalmente, el agente optó, tuvo voluntad de 
participar de determinado proyecto, y para que este 
proyecto se realizase, el agente vio bien seguir lo que le es 
instruido. 

En principio, por lo tanto, la voluntad del agente sería el 
factor distintivo entre la condición de dominado o no. Es 
decir, si el agente tiene determinado objeto/voluntad, no 
podemos afirmar a priori que esté siendo objeto de 
dominación. Puede estar inserto en un grupo, realizando un 
trabajo comunitario para alcanzar objetivos comunes. En 
este caso, no habría dominio, sino una asociación libre para 
alcanzar determinado objetivo. Es importante notar que este 
grupo, a pesar de no valerse del dominio, podrá tener poder. 
En el caso de imponer sus objetivos en contra de los 
intereses de alguien, como por ejemplo, una organización de 
sin tierra. 

Pero voluntad sería: 

“La voluntad se me presenta antes que nada, como algo 
complejo, algo que no posee otra unidad que su nombre. 

(...) en cada voluntad existe, antes que nada una 
infinidad de sentimientos: el del estado del cual se quiere 
salir, el estado al cual se tiende, la sensación de estas dos 
direcciones, o sea ‘de aquí’, ‘hasta allá’, en fin, una 
sensación muscular que sin llegar a poner en movimiento 



brazos y piernas, toma parte de él disponiéndonos a 
‘querer’. Del mismo modo que sentir, un sentir múltiple, 
es evidente que uno de los componentes es la voluntad, 
contiene también un ‘pensar’, en todo acto voluntario 
hay un pensamiento director y por lo tanto, se debe 
evitar la creencia de que se puede apartar ese 
pensamiento del ‘querer’ para obtener un precipitado 
que continuaría siendo voluntad. En tercer lugar la 
voluntad no es solamente un conjunto de sensaciones y 
pensamientos, sino también, es antes que nada un 
estado afectivo, la emoción derivada del mando, de la 
autoridad”.89  

En la descripción de Nietzsche es interesante notar que 
voluntad es un estado afectivo, una emoción derivada del 
mando, de la autoridad. Muy bien, la concepción de 
Nietzsche de autoridad es interesante, pues el autor 
entiende que el individuo puede mandarse a si mismo y, por 
lo tanto, la voluntad puede ser autónoma, derivada del 
poderío propio del agente. Pero si tenemos una sociedad 
donde los individuos se han forjado en la obediencia, 
desprovistos de su autoridad (alienados de su fuerza), cuál 
puede ser el pensamiento director de este agente sino el que 
le fuera puesto. Donde sería el ‘hasta allá’ de este individuo 
sino continuar obedeciendo de la forma más cómoda 
posible. El individuo que nace enredado en las relaciones de 

 

89 Alem do bem e do mal, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 



poder termina asumiendo la ideología dominante por la 
forma (traducido por el acto de obedecer) y no por el 
contenido de lo que le es mandado, lo que transmite la 
ideología del poder no es a lo que se obedece (contenido), 
pero no se cuestiona que se tiene que obedecer a algo. En la 
sociología marxista, el trabajo es el agente constitutivo de la 
conciencia social del individuo, éste se entiende y se forja en 
esta actividad concreta, si esta actividad concreta es 
alienada, nada más lógico que su conciencia sea alienada y 
su voluntad, en verdad, sea la expresión de una voluntad que 
le es ajena. Resumiendo: el poder forja la voluntad. 

Entramos en la parte más compleja de nuestra discusión. 
No siempre la decisión aparentemente voluntaria del agente 
lo libra de estar sometido a una relación de dominación. En 
verdad, el mejor medio para conseguir la dominación sobre 
determinados agentes es generar confusión sobre sus 
verdaderos intereses. Vemos esto con facilidad, por 
ejemplo, noten que difícil es hacer la diferenciación de clase 
actualmente. Teniendo esta dificultad, los trabajadores no 
logran percibir y defender sus verdaderos objetivos, estando 
sujetos a actuar por intereses ajenos a los de su clase, 
sometiéndose, por lo tanto, al dominio de otra clase. 

Teniendo la sociedad contemporánea la capacidad de 
forjar voluntades y objetivos en las personas, este aspecto 
deja de ser distintivo para identificar la relación de 
dominación. Tenemos que considerar la praxis del agente. O 
sea, no importa mucho lo subjetivo. Si el agente desea o no 



estar en la situación de colaborar con un proyecto, esto no 
es factor distintivo para verificar si hubo dominación. El 
estado de dominación se identifica por la falta de opción, por 
la coacción, por la jerarquía, por la alienación, por la falta de 
voz, por la recompensa residual, teniendo en vista la 
finalidad real del proyecto, como es el caso de los salarios 
pagados al trabajo alienado en el capitalismo. En realidad, la 
abstracción teórica es la mejor referencia para identificar 
una relación de dominación, como por ejemplo: la 
identificación de las clases, de sus intereses, sus 
características y sus conflictos. Así, mostrar como la lucha de 
clases establece las relaciones de dominio y poder. 

De esta manera podemos por la práctica diferenciar: el 
dominado, que aunque desee algo diferente, es dominado si 
“colabora” ‒aliena su tiempo a órdenes del dominador‒. 
Aunque realice actos de sabotaje estará “colaborando” de 
manera general. No podemos negar que generalmente el 
sojuzgado se deja dominar después de fuerte coacción, pero 
recordemos lo que señaló Hegel, el siervo asume tal 
condición, pues tiene miedo de la muerte. Luego, la 
dominación tiene un carácter de rendición del sojuzgado y, 
de alguna manera, podemos afirmar que el dominado 
“optó” por colaborar frente a las coacciones que sufría. No 
podemos, sin embargo, decir que el sojuzgado aceptó la 
dominación voluntariamente, pues eso exigiría autonomía, 
cosa que lógicamente el sojuzgado no tiene, no olvidemos 
que el poder crea dependencia para dominar. 



A pesar de afirmar que de forma general el dominado 
“colabora” con el dominador, nuestra teoría está basada en 
presupuestos dialécticos, donde encontramos dos polos en 
lucha, los cuales podemos considerar tesis y antítesis. En 
este caso, nuestros presupuestos dialécticos continúan 
siendo válidos, ya que el dominador encontrará su antítesis 
en el deseo y en la voluntad de los dominados. Estos tienen 
voluntad de hacer cosas que están en contradicción con la 
alienación de su fuerza social al dominador. Esto amenaza la 
disciplina necesaria para la conservación de la institución. 
Podemos volver hasta la discusión de poder y recordar que 
algunas veces el poder no encontrará una fuerza social 
claramente definida haciéndole oposición, no obstante, la 
voluntad de los dominados siempre se constituirá en 
“antítesis”. De este modo, una vez más está justificada la 
necesidad de expansión del poder. En este caso, la expansión 
sería la interiorización del poder en los dominados, forjando 
voluntades y deseos compatibles con la conservación del 
dominio. Esa es, en verdad, una más de las estrategias del 
poder, que además del sabotaje a la oposición y reclutar más 
aliados o dominados para su causa, intenta 
sistemáticamente la profundización del dominio rumbo a la 
consciencia, al subconsciente y a los sentimientos de los 
dominados. 

La preocupación del poder en forjar voluntades no es en 
vano. El deseo puede ser extremadamente revolucionario. 
¿Por qué? Como vimos con Nietzsche, la “voluntad de 



poder” de los individuos es desarrollar y dar libertad a todas 
sus potencialidades. Muy bien, el dominio castra tal 
desarrollo, pues absorbe la energía vital del individuo, 
modela su cuerpo, temperamento y cualidades para su uso 
(uso del dominador), más allá de tomar todo el tiempo que 
sería necesario al desarrollo individual del dominado. El 
dominio niega todo el desarrollo saludable y natural del ser 
humano, transformándolo en un autómata, un “muerto 
vivo” cuya voluntad debe ser mero reflejo del deseo del 
dominador. Llegamos al punto más profundo y triste de 
nuestra tesis, el proceso de dominación exige la alienación 
del propio deseo. 

Por las razones expuestas anteriormente, podemos 
afirmar que el mayor peligro para el poder es “el deseo de 
libertad” de sus propios dominados, que puede ser percibido 
como una íntima voluntad de no colaborar. Tal deseo puede 
ser expresado a través de la “contra propaganda”, que se 
resume en hablar contra el dominador. La indisciplina, tal vez 
sea el primer síntoma del deseo de libertad, pues es la 
reacción de acomodamiento (o desobediencia) del cuerpo 
dominado, contra los rígidos procedimientos impuestos por 
el dominador, para maximizar la expoliación de la fuerza 
social del dominado; muchas veces el cuerpo actúa antes 
que la mente. El sabotaje es el acto de resistencia (individual 
o colectiva) consciente del individuo contra el dominador. Si 
el sabotaje fuera activo, organizado y los dominados 
tuvieran en vista el poder, tenemos una insurrección. En el 



caso de que los ex‒dominados establezcan una relación de 
poder contra sus antiguos dominadores tenemos una 
revolución. 

Como ya afirmamos, los cambios sociales desde nuestro 
punto de vista histórico son la alteración de las relaciones de 
poder (o de mando) y dominio. Con todo, solamente las 
alteraciones a nivel de dominio son relevantes cuando 
tratamos de poder, pues las modificaciones en el dominio, 
en su forma, en su utilización (o no), en su profundidad en el 
corazón de los humanos, significan cambios concretos en la 
estructura interna del poder, y sólo esta alteración es 
realmente significativa para distinguir dos sociedades. ¿Qué 
queremos decir con eso? Cuando en las elecciones de los 
Estados Unidos el Partido Republicano gana la presidencia a 
los demócratas, está claro que tenemos un cambio histórico. 
Sin embargo, eso no altera nada las relaciones 
fundamentales de esta sociedad, ya que las relaciones de 
dominación permanecerán intocables. Por ejemplo, los 
funcionarios federales continuarán obedeciendo al Estado 
de la misma forma, los trabajadores continuaran 
comandados por sus empresas capitalistas, el orden social 
continuará siendo dictado por el poder del capital. Todo lo 
que fundamenta aquella sociedad estará preservado, 
cabiendo a las elecciones presidenciales solamente definir 
quien va a administrar (o beneficiarse) y como va a 
administrar lo que ya está definido. Un cambio relevante en 
el poder social sería que los trabajadores dejen de obedecer 



a las determinaciones del capital y pasen a dirigir la 
producción ‒extinción del dominio‒.90 Alternativamente, la 
sociedad podría dejar de tener el trabajo alienado asalariado 
y volver a tener esclavitud, alteración en la forma de 
dominio. Conclusión, los cambios en la forma de poder o 
mando de instituciones, donde tenemos la mera frustración 
de una de las partes (la parte que no conquistó el objeto 
deseado), son secundarias y superficiales socialmente, pues 
no se mueve nada en la infraestructura del poder, o sea, en 
el dominio. 

Volvamos al ejemplo de las gaseosas. A pesar de ser 
empresas competitivas y del punto de vista institucional, ser 
distintas, Pepsi y Coca no pasan de ser fracciones de la 
misma forma de dominio, o sea, desde el punto de vista del 
dominio representan la misma cosa socialmente. Pero, 
contrariamente a lo que podríamos imaginar, dos fracciones 
del mismo dominio generalmente entran en conflicto (y esto 
resalta la impresión de que son cosas distintas), podemos 
percibir esto con los ejércitos, éstos están constituidos de la 
misma forma para intentar vencer al otro. Si miramos con 
“ojos de quien quiere ver”, la Pepsi y la Coca ofrecen el 
mismo producto, tienen las mismas relaciones de 
producción, se organizan de manera similar, tienen 
estrategias de mercado parecidas, siguen la misma lógica de 
actuación ‒la del capital‒ estando sometidas a las mismas 
fuerzas. Resumiendo, estamos hablando de la misma cosa, 

 

90 En este caso, extinción del dominio del capital. 



sólo que fraccionadas, las cuales sólo entran en conflicto 
porque sus “dueños” quieren para si (y no para otro) un 
determinado objeto ‒en este caso, la maximización de la 
acumulación de capital‒. Representando Pepsi y Coca la 
misma forma de dominio, nada de relevante socialmente 
sucede si al contrario de la Coca, la Pepsi abastece cola al 
país Z. Si cambios como estos no son relevantes, es porque 
una institución no dominará a la otra ‒puede tener poder 
sobre la otra‒. ¿Dónde podríamos observar relaciones 
significativas? Es en la relación de explotación de la clase 
trabajadora, donde estas empresas ejercen su dominio y 
opresión, en que observamos las relaciones fundamentales. 
Alterar estas relaciones, sí, puede significar cambios sociales 
significativos. La apariencia nos conduce al error de ver a 
Coca y Pepsi como cosas que se oponen y a los trabajadores 
como aliados de sus patrones. Pero la realidad social 
esconde deliberadamente diversas cuestiones y, muchas 
veces, es difícil percibir dónde están las relaciones relevantes 
y las verdaderas oposiciones. Pero este fraccionamiento del 
dominio no se restringe a la rama empresarial. Dos partidos 
políticos también son el mismo poder fraccionado. Dos 
Estados en conflicto, también pueden representar el mismo 
poder fraccionado y así en adelante. 

Para que no existan dudas sobre el concepto de dominio 
es necesario completar nuestra definición inicial. 
Recordémosla: Dominio (o dominación) es disponer de la 
fuerza social de otro (del dominado), y consecuentemente 



de su tiempo, para realizar sus objetivos (del dominador), 
que no son los objetivos del agente sojuzgado. Esta 
definición da el margen para concluir que un favor es un acto 
de dominación negativo; el dominio sólo se caracteriza si hay 
coacción, si es sistemática y racionalmente organizada. O 
sea, cuando destinamos nuestro tiempo para ayudar a 
alguien en determinadas situaciones, no estamos siendo 
dominados por aquella persona. Porque, hasta sería un 
contra sentido darnos cuenta que estamos siendo 
dominados cuando llevamos a un enfermo al hospital, cada 
vez que disponemos de nuestro tiempo a favor del enfermo, 
en este caso, inclusive, quien lleva al enfermo al hospital está 
al mando de la acción, puede no querer realizarla, el 
enfermo no tiene fuerza para obligar a nada a quien lo 
socorre. 

Ahora que ya realizamos una discusión sobre el dominio, 
podemos abordar cuestiones ligadas al poder y que no 
pudieron ser tratadas o profundizadas antes. 

Cuando hablamos de sociedad capitalista siempre surge el 
cuestionamiento: ¿Quién en verdad tiene el poder? 
Finalmente, los capitalistas no tienen los medios de 
represión, que en última instancia, garantizan la concreción 
del poder. ¿No sería el Estado, en verdad, el gran definidor 
del orden social? 

El cuestionamiento tiene sentido, pues a pesar de la 
ideología, sumada al miedo y a la tradición, es el gran medio 



para mantener el poder del capital, si todo eso falla. ¿Cómo 
el capital garantiza la concreción de su poder? Sin duda por 
la fuerza bruta. Pero siempre cuestionamos: una empresa 
capitalista no tiene aparatos de represión para imponer su 
voluntad. Entonces, ¿Cómo esta empresa, aún así, garantiza 
la concreción de su poder? 

El primer error ya aparece en la evaluación de que una 
empresa capitalista no tiene medios de represión para 
imponer su voluntad. La misma ingeniería de producción ya 
es extremadamente represora. Además, el conflicto entre el 
capital y el trabajo se da bajo mucha violencia velada, como 
las amenazas de desempleo, castigo, descuentos, aumento 
en el ritmo, etc... Eso sin hablar de la visible seguridad 
particular de las empresas, que muchas veces son 
verdaderos aparatos de guerra. 

Pero de cualquier modo la duda persiste. El capital no es 
un agente con la “condición concreta” necesaria para 
apretar el gatillo de un arma. Entonces ¿Cómo el capital 
garantiza la efectivización de su poder? Nos parece evidente 
que el Estado es la identidad que cumple este papel. Pero 
siguiendo la misma lógica, el Estado tampoco tiene la 
“condición concreta” necesaria para apretar el gatillo. 
Entonces la efectivización del poder estaría garantizada en 
los aparatos de represión del Estado. Caímos en el mismo 
problema de la “condición concreta” de los aparatos de 
represión. De esto concluimos que esta efectivización está 
garantizada por el hombre que manda en los aparatos de 



represión. No, un general es solamente un hombre, no sería 
el sólo quien garantizaría la efectivización del poder. 
Llegamos entonces a los soldados que manejan las armas. 
¿Serían éstos quienes garantizarían la efectivización del 
poder y, de esta forma, no serían los soldados quienes 
verdaderamente detentarían el poder? Claro que el soldado 
no detenta poder alguno, al contrario, él no realiza nada para 
sí, es un mero instrumento alienado de su capacidad de 
realización y de su tiempo de vida. Él apenas obedece 
ordenes como un operario. De esta manera llegamos a 
nuestra respuesta: el poder capitalista sólo se constituye 
cuando su orden es cumplida y garantiza esta efectivización 
a través del dominio ‒o sea, a través de la capacidad de 
realización alienada de los trabajadores‒ en este caso, de los 
soldados. Es bueno resaltar, coerción no es poder, la 
coerción es el producto de un trabajo alienado como otro 
cualquiera ‒o sea, es mera realización de una fuerza social. 
En otras palabras, quien realiza la coerción (en este caso) 
solamente realiza un trabajo alienado, pues no dirige su 
acción. Quienes detentan el poder en verdad, son los 
agentes que se interesan por los efectos de la coerción que 
dirige a los dominados. Llegamos a una cuestión muy 
interesante, la división social del trabajo trajo consigo la 
especialización de los mecanismos de coerción, aún así, 
estos agentes coercitivos no detentan ningún poder, pues 
ellos están alienados, dominados. Concluimos que el Estado 
moderno tiene en su esencia esas organizaciones 
especializadas en la represión, exactamente para garantizar 



la efectivización del poder que organiza y constituye esta 
sociedad, a saber, el poder del capital. 

Otra cuestión que dejamos de profundizar fue el 
totalitarismo. Totalitaria es la sociedad donde todos sus 
integrantes, de alguna forma, son dominados por 
determinado poder. En nuestra historia reciente vimos eso 
en la extinta URSS. ¿Qué significa esto? En el “socialismo 
soviético” todos dedicaban parte de su tiempo al Estado, y 
no es difícil percibir esto, si observamos en detalle, que todo 
ciudadano sólo podía ser empleado de aquel Estado ‒siendo 
así, su dependiente. De esta forma, el Estado dirigía y 
alienaba la fuerza social de sus integrantes, envolviéndolos 
en una ideología nacionalista que sustentaba su poder. 

Cuando hablamos de hegemonía, decimos que el poder 
hegemónico puede dominar a otros que detentan poder y 
dominio. ¿Cómo puede ocurrir eso? Imaginemos una 
empresa capitalista, que expresa su dominio sobre los 
trabajadores y su poder monopolizando determinado 
mercado. Sumemos a la hipótesis de esta economía, ser 
hegemonizada por el sector financiero. Por necesidad de 
capital de giro y endeudamiento, aquella empresa se ve 
obligada a seguir las determinaciones de una institución 
financiera, la cual solamente concede crédito si acepta sus 
determinaciones. Muchas veces vemos a la empresa 
conceder “favores” a la institución financiera. Por ejemplo, 
una empresa de seguridad que concede seguridad gratuita 
al banco que la financia. Muy bien, la empresa de seguridad 



continúa teniendo poder y dominio, pero en algunos puntos 
termina poniéndose al servicio del banco, del cual depende. 
En suma, la empresa de seguridad esta dominada en cierta 
medida por el banco, que se presenta como parte del poder 
hegemónico, y no por eso perdió su poder de monopolio en 
el mercado de seguridad. 

Para concluir el capítulo, podemos hacer la diferenciación 
entre el “modelo de poder popular” (o autogestionario) y 
“modelo de poder alienado” (o jerárquico). En el “modelo de 
poder popular” no existe dominio. Lo llamamos así, pues 
ésta es la única forma de tener una organización con poder, 
donde sus componentes no sean meros instrumentos 
alienados de la voluntad de terceros. O sea, el miembro de 
una organización autogestionaria compone el poder de esa 
organización voluntariamente: sus gestiones, voluntades y 
fuerza son elementos relevantes. Exactamente por esta 
característica, el poder popular tiende a ser frágil, fugaz, 
inestable y elemental. Finalmente, una institución de este 
tipo tendrá en su esencia tantos pensamientos y voluntades 
como integrantes, lo que normalmente destruye la disciplina 
necesaria para la conservación de la fuerza social que 
conquistó el estatus de poderosa. El “poder alienado” está 
compuesto por la fuerza social alienada de sus 
componentes, o sea, contiene dominio. Este poder es más 
complejo, ya que trabaja con aspectos psicológicos 
profundos y se estructura escondiendo al dominado la cara 
terrible de la alienación. Si comparamos el poder alienado 



con lo popular, notaremos la complejidad del primero, ya 
que el poder popular surge del simple interés común de las 
partes que lo componen. Como en el poder jerárquico, la 
voluntad de sus componentes alienados no tiene gran 
importancia, este poder es más homogéneo, el nivel de 
disciplina es probablemente mayor, por ende este poder 
tiende a ser más fuerte y perenne, el poder jerárquico es 
institucional. 

  



 

 

 

 

 

Capítulo 7 

ASPECTOS PSICOLÓGICOS RELACIONADOS 

 

En la planificación inicial de nuestro trabajo, este capítulo 
venía inmediatamente después de la base filosófica. Pero no 
tenía sentido hacer una exposición de aspectos psicológicos 
del poder sin definirlo. Por eso, resolvimos trasladar este 
capítulo después de la exposición sobre el objeto de nuestro 
trabajo ‒poder y dominio‒. 

Pero colocar este capítulo después del desarrollo de buena 
parte de nuestros trabajos nos trajo un problema adicional. 
A esta altura, el lector ya espera un desarrollo sistemático 
del tema, y no consideraciones generales ‒como hicimos en 
los cuatro primeros capítulos‒. No obstante, tuvimos 
grandes dificultades de dar un tratamiento sistemático y 
conclusivo a este capítulo por tres motivos: primero, no 



encontramos autores que se dedicaran, fundamentalmente, 
a estudiar los aspectos psicológicos del poder, mucho menos 
con una forma adecuada a nuestra teoría. Segundo, nuestras 
propias deficiencias teóricas, sin duda dificultan este 
tratamiento sistemático. Tercero, un tratamiento 
sistemático resultaría en material suficiente para otra obra. 
Frente a eso, teníamos dos alternativas: o suprimíamos el 
capítulo, o volvíamos a contentarnos con hacer un capítulo 
repleto de citaciones, especulaciones, pero que al menos 
señalara al lector hacia donde queremos ir. 

El objetivo fundamental de este capítulo no es sólo 
estudiar por qué se quiere poder, cuestión que nos parece 
hasta elemental y fácil de ser tratada. El gran desafío es 
saber por qué los agentes sociales continúan aceptando la 
dominación a lo largo de su existencia, ya que ésta es 
extremadamente nociva para su realización personal. Una 
cuestión que podríamos decir es capital, en verdad no tiene 
ninguna importancia, a saber: ¿Por qué alguien se somete al 
poder de otro? Esta cuestión tiene respuesta inmediata en 
nuestra teoría. El ser humano se somete a otro poder porque 
un quantum de fuerza social es mayor que el suyo y termina 
sometiéndolo. El único componente psicológico que 
podríamos sacar de aquí es la especulación nietzscheana, 
donde el autor cree que el ser humano acaba luchando por 
la supervivencia como precondición para realizar su 
voluntad de poderío, o sea, el agente acepta estar sojuzgado 



para mantenerse vivo, pretendiendo en el futuro realizar su 
voluntad. 

Si son obvias las razones que ponen al individuo en la 
condición de sojuzgado, no cabiendo a éste aceptar o no tal 
realidad, no nos parece ser más difícil develar las 
motivaciones que conducen al hombre contemporáneo a 
querer ser poderoso. Independientemente de lo que ya 
expresamos en nuestra base filosófica, enumeramos seis 
motivaciones obvias. Primero, quien detenta el poder es el 
centro de las atenciones en su medio social, pudiendo el 
poder ser el medio de suplir carencias. Segundo, no corre 
riesgo de no ser aceptado socialmente, pues él es quien dicta 
lo que debe, o no, ser aceptado socialmente. Tercero, el 
poderoso tiene mayores posibilidades de realizar sus 
voluntades personales ‒voluntad de poderío‒. Cuarto, 
cuando se tiene poder, se puede colocar la voluntad del 
colectivo en segundo plano en relación a la voluntad 
individual. Quinto, ser poderoso es lúdico y ayuda (al 
poderoso) a huir de la realidad. Finalmente, quien detenta el 
poder tiene menores riesgos de pasar carencias, como 
hambre, falta de asistencia, etc. En suma, tener poder 
disminuye el riesgo del agente de perecer o pasar por 
dificultades básicas. 

Aun así, nuestra discusión queda empobrecida si 
consideramos solamente las motivaciones individuales del 
poder. Sería muy simple si las contradicciones sociales se 
restringiesen a la dicotomía individuo/colectivo. En verdad, 



las grandes razones que conducen la lucha por el poder son 
sociales, fundamentalmente porque es prácticamente 
imposible armonizar el complejo social sin relaciones de 
poder. Pero no nos olvidemos que las sociedades terminan 
por constituirse no sólo de individuos, sino también de 
pequeños grupos (como las familias). 

Observen cómo es de compleja la cuestión. Imaginemos 
que un productor agrícola tenga una producción razonable. 
Él debe almacenar el excedente de esta producción para la 
próxima cosecha, o donarlo a los otros agricultores que 
perdieron todo por causa de una plaga. La decisión de ser 
altruista socialmente puede exponer a la familia del 
productor a la carencia. Entonces estamos hablando de 
decisiones que no son simples, donde lo cierto o lo errado, 
en verdad no existe. Lo cierto será forjado por el defensor de 
cada interés. Aquellos que perdieron todo defenderán la 
división del excedente. Los familiares defenderán el stock. 
Todos están defendiendo sus intereses individuales de 
forma legítima, pues en este caso, cualquier decisión 
condenará a un grupo al hambre. 

Existen pocas formas de armonizar tantos intereses. 
Primero, cuando el todo social percibe intereses generales 
mayores, que deben anteponerse a los intereses de parte de 
la sociedad, como los esfuerzos de guerra. Segundo, es 
cuando un grupo (o familia) convence al todo social que sus 
intereses particulares son, en verdad, lo mejor para el todo 
social ‒ideológico‒. Por último, es cuando una familia o 



grupo impone su interés a los otros, sea por los medios que 
fuere. Resumiendo, para que no haya desagregación social, 
un conjunto de objetivos comunes tiene que ser elegido, ya 
sea a través de una evaluación libre, sea a través de la 
influencia de un grupo, o aún a través de la imposición. Pero 
no nos olvidemos, cualquiera de estas formas de toma de 
decisión es compleja y no debe ser vista de manera moral. 
¿Quién condenaría a la familia que impone a toda la 
sociedad que no dividirá sus excedentes, pues precisará de 
ellos para sustentarse en el riguroso invierno de la región? 
¿O quién podrá decir, que estarían equivocados, aquellos 
que saqueen las existencias almacenadas para dar de comer 
a su familia? Por lo tanto, no juzguemos de forma moral el 
poder. Esta relación es natural y se multiplica en la medida 
que la sociedad se vuelve más compleja. 

Todos los aspectos psicológicos del poder son 
relativamente superficiales hasta que comenzamos a incluir 
el dominio. Precisamente aquello que parece evidente, o 
sea, la psicología del dominador, muestra un cierto grado de 
complejidad. 

Cuando se establece una relación de dominio después de 
una guerra, y los perdedores son esclavizados, 
inmediatamente tenemos la justificación para el acto de 
dominación. El perdedor fue sojuzgado y para que le 
perdonemos su vida, el tiene que someterse al dominio del 
vencedor. De ahí concluimos: en una sociedad donde existen 
dominados en su sustrato, el estado de paz no pasa de ser 



una forma especial de perpetuación del conflicto, esta es 
una idea nietzscheana. 

Con la ascensión de las ideologías humanistas, 
universalistas y democráticas, el dominio y sus 
justificaciones necesitaron de un gran esmero. No 
esclavizamos más a las gentes que perdieron una guerra, 
pero, por ejemplo, se establecen condiciones esclavizantes 
para esa nación. Contemporáneamente, la máxima “somos 
iguales” tiene consecuencias psicológicas importantes. Si 
somos todos iguales, necesitamos “teóricamente” de un 
justificativo superior a nuestros intereses personales, para 
permitirnos hacer uso de alguien. Noten, no estamos 
hablando sólo de una falsa justificación que publicitamos 
para que el dominado se conforme con su status inferior. 
Estamos afirmando que el propio dominador necesita de 
este justificativo para perpetuar su dominación. Porque 
aquel que cree ser igual a otro, no lo domina. A no ser que 
crea estar, por esta vía (de la dominación), realizando un 
proyecto, más importante que él mismo y su semejante. La 
otra justificación es simple: el dominador no se siente “igual 
a todos los demás seres humanos” y cree que algunos son de 
hecho inferiores y que, por lo tanto, no hay nada de malo en 
dominarlos. De esta forma, el poder no sólo se alimenta de 
ideologías discriminatorias, sino que las incentiva, produce y 
propaga. 

No es en vano que regímenes autoritarios tienen 
propagandas discriminatorias. La inferioridad de todas las 



razas en relación a la aria para el nazismo. La irreverencia 
comunista a los derechos humanos de la “democracia” de los 
EUA. El racismo del régimen del apartheid en Sudáfrica. 
Además, tenemos varios justificativos discriminatorios en 
nuestro día a día. Sea por raza, instrucción, sexo, condición 
financiera o de clase, posición profesional, origen de la 
familia, nacionalidad o naturalidad, salud y hasta 
presentación estética ‒vean cómo el gordo, el feo y el mal 
vestido son maltratados en nuestra sociedad‒. En suma, 
podemos usar cualquier argumento para hacer del otro un 
inferior y, con esto, nos sentimos a gusto para dominarlo. 

Si encontramos complejidad al hablar de psicología del 
dominador, el tratamiento de la psicología del dominado es 
mucho más difícil, pues estamos tratando de alienación, que 
significa algo próximo al dominado ser un “muerto‒vivo”. 
¿Por qué este ser humano acepta perpetuarse en tal estado 
de miseria?91 

La primera respuesta es evidente: un hombre no puede 
sentir la falta de una condición que no conoce, o sea, un 
agente que siempre estuvo alienado no puede evaluar si 
sería mejor no estar en ese estado. Lo que equivale a 
preguntar: ¿Cómo alguien que nunca comió mango puede 
sentir la falta de saborearlo? Esto, sin embargo, es un 
argumento frágil, pues a pesar de no sentir la falta, podemos 

 

91 Miserable en cuanto a la posibilidad de realización de sus 

potencialidades. 



tener voluntad de probar mango. Esto nos remite a la 
cuestión cultural, o sea, culturalmente, el dominado 
encuentra correcto, natural e inmutable ser dirigido. 

“Es más fácil sujetarlos, cuando no están 
acostumbrados a vivir libres...”.92 

La cultura causa un fenómeno interesante, pues el dominio 
y el poder pasan a ser un consenso. El sojuzgado encuentra 
que el poder debe existir, aún siendo su víctima. 

La segunda razón de aceptar la dominación, sin duda es el 
miedo. 

Desafiar una red de dominios puede ser desastroso 
individualmente. El hijo que desafía al padre o el obrero que 
enfrenta a la empresa, etc., son severamente castigados, 
corriendo el riesgo de caer en la indigencia o hasta morir. 
Estas actitudes no son sólo formas de reubicar en los “ejes” 
al dominado, sino que son formas de venganza 
extremadamente irracionales por parte del dominador, por 
la audacia que tuvieron en desafiar o cuestionar su dominio. 
Para el poderoso, no existe nada que le hiera más la vanidad 
que ser desafiado por un dominado. La destrucción total del 
insumiso, además de satisfacer el ego del dominador, que se 
siente sin justicia por aquel que considera un traidor 
(argumenta que hizo todo por el dominado), también tiene 
una fuerte carga simbólica para los otros dominados. El 

 

92 O principe, Nicolás Maquiavelo. Moraes, São Paulo, s/d. 



castigo ejemplar es algo importante en lo cotidiano del 
dominio. 

La Boétie destaca el miedo normal que se tiene a quienes 
detentan el poder. Ya Maquiavelo aconseja a los poderosos 
trabajar para infundir en la psiquis de los sojuzgados el 
temor. 

“...que bajo tiranos las personas fácilmente se vuelven 
cobardes y afeminadas”.93 

“...es mucho más seguro ser temido que amado. 

El amor crea vínculos de gratitud que se rompen 
fácilmente, porque el hombre es de mal carácter, en 
tanto el temor es seguro por la vinculación con el miedo 
al castigo, que trae el hombre sometido”.94 

Pero no son sólo temores de castigos físicos y de indigencia 
que tiene el dominado. En la psiquis de aquel que fue 
siempre dominado, existe un cierto miedo de quedar sin 
quien lo dirija y asuma las responsabilidades. Sería una 
especie de “miedo a la libertad” ‒concepto bastante 
trabajado por Erich Fromm‒. Estos párrafos de Reich ilustran 
bien esto, además de describir el proceso por el cual se da. 

 

93 El discurso de la servidumbre voluntaria, Etienne de la Boétie. Utopía 

libertaria, Buenos Aires, 2008. 

94 O principe, Nicolás Maquiavelo. Moraes, São Paulo, s/d. 



“No podía haber duda ninguna de que el pueblo se 
volvía neurótico en gran escala. 

Los padres reprimen la sexualidad de los niños 
pequeños y de los adolescentes, sin saber que lo hacen 
obedeciendo imposiciones de una sociedad mecanizada 
y autoritaria. Con su expresión natural bloqueada por el 
ascetismo forzado, y en parte por la falta de una actividad 
fecunda, los niños desarrollan por los padres una fijación 
pegajosa, marcada por el desamparo y por los 
sentimientos de culpa. Esto, a la vez, impide que se 
liberen de la situación de infancia, con todas sus 
inhibiciones y angustias sexuales concomitantes. Los 
niños educados así llegan a adultos con neurosis de 
carácter, y después transmiten sus neurosis a sus propios 
hijos. Y así de generación en generación. De esta forma 
se perpetúa la tradición conservadora, que le teme a la 
vida. 

El entrenamiento estricto y prematuro en cuanto a la 
limpieza, la insistencia en el ‘buen comportamiento’, el 
autocontrol absoluto y las buenas maneras tienen un 
efecto perjudicial en la primera etapa. Vuelven dócil al 
niño para la prohibición más importante del período 
siguiente, la prohibición de la masturbación. Otras 
obstrucciones al desarrollo del niño pueden variar, pero 
son típicas. La inhibición de la sexualidad natural en la 
infancia en todos los estratos de la población propicia un 
suelo más fértil para la fijación al hogar neurótico y a su 



atmósfera. Ese es el origen de la falta de independencia 
del hombre, en pensamiento y en acción”.95 

Un hombre que tiene deficiencia para tener pensamiento 
y acciones independientes, claramente es un hombre que se 
sentirá más a gusto siendo dirigido. Pero no es sólo la 
dependencia infantil terreno fértil para el desarrollo de la 
dominación. Como dijimos en el capítulo anterior, todas las 
especies de cosas que causan dependencia conducen a los 
agentes a someterse a la condición de dominados, desde 
agua, amor, drogas hasta vanidad, sexo y ambición. Fe o 
creencia, por ejemplo, también constituyen terreno fértil 
para la dominación. Quien tiene fe, cree alcanzar 
determinado objetivo a través del objeto de su fe. Esta 
evaluación pone al creyente predispuesto a servir, o 
dedicarse, a la voluntad de su objeto de devoción, ya que él 
sería el supuesto medio para el alcance de los objetivos del 
creyente. O mejor, la permisión de la entidad para la cual 
dedicamos la fe sería condición necesaria, pero no 
suficiente, para que el creyente reciba sus gracias. No 
obstante, tal vez sea la ideología la forma más importante de 
crear un clima favorable a la dominación. La ideología no es 
solamente un medio para mantenerse en el poder ‒ver 
capítulo Poder‒ pero es a través de ella que se constituye el 
dominio tradicional o ideológico ‒ver capítulo Dominio‒. Las 
ideologías que publicitan finalidades, objetivos, causas, 
luchas mayores que el individuo mismo, ayudan a construir 

 

95 A função do orgasmo, Wilhelm Reich. Brasiliense, São Paulo, 1992. 



tal clima. Aquel que cree, por ejemplo, que el bien del país 
es más importante que su propia vida y, por esto, moriría en 
una guerra por su Estado, está predispuesto a ponerse bajo 
el dominio del gobierno de ese Estado. Lo mismo se puede 
decir de las luchas revolucionarias tanto de los marxistas y 
como de las causas de la Iglesia. 

Se engaña quien piense que la conservación de un clima 
favorable a la dominación es algo que ocurre naturalmente. 
Al contrario, este trabajo es programado y continuo, pues 
quien domina sabe que solamente quien se siente 
impotente, inferior y dependiente se someterá 
sistemáticamente a su mando. Por eso, existen los símbolos 
de poder, la ostentación y las demostraciones de 
conocimiento y fuerza ‒como los desfiles militares‒. Esto 
también explica la fuerte propaganda de desvalorización 
humana por parte del poder, donde los individuos son 
considerados como imperfectos, egoístas, sin visión, débiles, 
etc., en oposición a las instituciones que son superiores, 
poderosas, y más importantes que el individuo. Más allá de 
eso, el poder siempre trabaja para crear idolatrías, lo que, 
psicológicamente, pone al hombre común como 
relativamente inferior. Esa propaganda se completa cuando 
la moral forjada por el poder afirma que no se debe gustar 
de los inferiores y sin valor. Rápidamente, el poder creó el 
hombre que no gusta de sí mismo. Aquí se rompe con lo 
fundamental: como el ser humano no gusta de sí, tampoco 
lo hará de su semejante (a quien será atribuida toda suerte 



de defectos), lo que inviabiliza cualquier solidaridad, y 
dificulta la articulación de insurrecciones. La consecuencia es 
obvia: como el ser humano pasó a no gustar más de sí, no 
tendrá ningún pudor en hacer algo ofensivo a su semejante. 
O mejor, usa o elimina al otro sin el menor cargo de 
conciencia, pues aquel que sufre la acción nada representa, 
o no merece consideración.96 

El gran mérito de la obra de Foucault fue mostrar que no 
son sólo las instituciones poderosas las que trabajan en pro 
y reproducen la ideología de la dominación ‒como dimos a 
entender más arriba‒. Las “micro‒relaciones” sociales 
tienen un papel fundamental. 

Las “micro‒relaciones” sociales se dan entre un número 
limitado de personas, las cuales se relacionan directamente 
‒siendo dentro de una institución o no‒ estando en juego 
todos los sentimientos y afectos. Hablamos desde la relación 
informal entre dos amigos o novios, pasando por la familia, 
escuela, iglesia, empresa, partidos y hasta dentro del 
ejército. ¿Por qué es importante el nivel “micro de las 
relaciones”? Porque es aquí donde el individuo tiene su 
cotidiano concreto. Es en estas relaciones del día a día donde 
los individuos tienen sus relaciones afectivas, donde 
expresan su voluntad y aplican su fuerza social. Y a cada 

 

96 Esto tal vez ayude a explicar por qué el sexo se transformó en 

mercancía. El cuerpo del otro pasó a ser visto solamente como un objeto más. 

Luego, el propio ser humano pasa a ser considerado como cosa consumible. 

Esta visión sólo refuerza la tendencia a la desvalorización humana. 



momento sufre o reproduce los efectos del dominio y del 
poder. Es en las micro‒relaciones que el acto de dirección, 
coerción y control parece natural, como el padre que manda 
a los hijos. El sacerdote que da la penitencia al fiel. El 
sargento que castiga al soldado. El policía que vigila al 
ciudadano. El hombre que impone su voluntad a la esposa. 
El gerente que despide al obrero, etc. 

Qué garantiza la concretización de esta autoridad del 
padre, del sacerdote, del sargento... En primer lugar, el 
agente obediente no tiene fuerza para resistir sólo a aquello 
que su superior representa: el hijo cuando joven, no tiene 
como resistir físicamente y depende del padre para su 
subsistencia. El sargento representa todo un aparato que 
fácilmente reprimirá a un soldado. El gerente tiene la 
institución tras de si. En segundo lugar, las relaciones micro‒
sociales terminan envolviendo a los individuos 
afectivamente. El hijo teme dejar de agradarle a su padre. El 
obrero teme que su patrón deje de apreciar su trabajo. La 
mujer teme perder el amor de su marido y el fiel teme perder 
la bendición del sacerdote. Pero la razón más importante (la 
tercera), es la internacionalización de la obediencia por parte 
del hijo, del ciudadano, del fiel, de la esposa, etc. Esta 
internacionalización de la obediencia no pasa del 
componente ideológico que considera natural, normal o 
correcto: el hijo obedece al padre, el soldado obedece al 
sargento, el ciudadano obedece al policía, etc. 



“La represión es un fenómeno histórico. El 
sometimiento efectivo de los instintos, mediante 
controles represivos, no es impuesto por la naturaleza, 
sino por el hombre. El padre primordial, como arquetipo 
de la dominación, inicia la relación en cadena de 
esclavitud, rebelión y dominación reforzada, que 
caracteriza la historia de la civilización. Pero, desde la 
primera y prehistórica restauración de la dominación, 
después de la primera rebelión contra ésta, la represión 
externa fue siempre apoyada por la represión interna: el 
individuo esclavizado introyecta97 sus señores y sus 
órdenes en el propio aparato mental. La lucha contra la 
libertad se reproduce en la psiquis del hombre, como la 
autorrepresión del individuo reprimido, y su 
autorrepresión apoya, llegado el momento, a los señores 
y sus instituciones. Es esa dinámica mental que Freud 
devela como dinámica de la civilización”.98 

Aquí es donde vemos la gran arma de las relaciones de 
poder. Todos estos pequeños dominios son usados y 
articulados para garantizar la concreción de 
“macropoderes”. Esto reafirma la idea de Foucault, para la 
cual la clase dominante no se interesa por los trastornados 

 

97 Mecanismo psicológico por el cual un individuo, inconscientemente, hace 

propios un hecho o rasgos de la personalidad de algún sujeto, o descarga 

contra sí mismo la hostilidad sentida por otro. Traducida del portugués 

introjetar, aunque la palabra “introyectar” no figura en el Diccionario de la 

Real Academia Española es muy común en la jerga psicoanalítica. [N d T] 

98 Eros e civilizaçào, Herbert Marcuse. Guanabara Koogan s/d. 



como los locos o los delincuentes, éstos no representan 
amenaza ni contribuyen al crecimiento de su poder. 

“pero se interesa por el conjunto de mecanismos que 
controlan, siguen, castigan y reforman al delincuente”.99 

Las “micro‒relaciones” de dominación tienen doble 
función: además de estar articuladas en pro de las “macro‒
relaciones”, reproducen la ideología del dominio, pues 
cualquiera que detenta esos pequeños dominios los 
considera imprescindibles para su vida. Al final de cuentas, 
cualquiera que detente el dominio apoya su existencia, 
tejiendo una red ideológicamente sólida de opresión 
cotidiana. Aunque un hombre sea oprimido en su fábrica, 
nunca dejaría de lado la autoridad sobre su hijo y sobre su 
esposa. 

Es obvio que todo aquel que tiene un dominio, por 
pequeño que sea, como el niño sobre el perro, y encuentra 
lógica esta relación, también conciba como natural obedecer 
cuando es sometido en otras relaciones. El niño que 
encuentra correcto mandar a su perro también entenderá y 
aceptará la autoridad paterna. Pero la internalización de la 
obediencia no necesita, obligatoriamente, que el sojuzgado 
tenga algún dominio para aceptar ideológicamente la 
dominación. Como ya dijimos, basta con juzgar correcta o 
natural la obediencia. Aquí llegamos a un punto interesante: 

 

99 Microfisica do poder, Michel Foucault. Graal, Rio de Janeiro, 1979. 



aprehendemos la ideología de la dominación por la forma y 
no por el contenido. 

La llave del poder contemporáneo es la ideología que 
comenzamos a absorber en la infancia. En la infancia 
aprendemos que sometiéndonos conseguiremos algo a 
cambio, que la desobediencia es castigada y que somos 
dependientes de nuestros progenitores para sobrevivir. 
Traemos inconscientemente de la infancia, que necesitamos 
someternos para tener algo a cambio, en este caso la mera 
permanencia de las condiciones de supervivencia. O sea, 
aprendemos la ideología por la forma y no por el contenido. 
Queremos decir que el discurso (el contenido) es secundario 
en la transmisión ideológica relevante para las relaciones de 
dominación. El aspecto psicológico engendrado en la 
educación infantil es mucho más importante para la 
reproducción de las relaciones de dominación. 

Un ejemplo. No importa si la ideología dice que debemos 
respetar a los extranjeros. Lo importante es el castigo que se 
da al joven que maltrata a un extranjero. ¿Por qué digo esto? 
Porque la ideología que dice: los extranjeros son sucios, 
también castigará al joven que sea solidario con un 
extranjero. Resumiendo, a pesar de que las ideologías 
tengan discursos opuestos, el tratamiento dado al 
desobediente puede ser el mismo. En este caso, estamos 
forjando psicológicamente individuos parecidos en lo que 
toca a la ideología necesaria para la reproducción de las 
relaciones de dominación. Por eso podemos tener dos 



presidentes, uno xenófobo y otro no, sin embargo, 
igualmente autoritarios para alcanzar sus objetivos. Los 
discursos ideológicos son nuestros objetivos. Sin embargo, 
sin que nadie se dé cuenta, actuamos de la misma forma 
para alcanzar objetivos muchas veces opuestos. A pesar de 
que el contenido sea distinto, la forma de tratamiento se 
preserva. Y esta forma de tratamiento trae, 
subliminalmente, los mensajes importantes para la 
reproducción de la ideología de la dominación y el poder. 

Las consecuencias son obvias. El trabajador encuentra 
natural alienar su fuerza de trabajo para tener a cambio los 
medios para sobrevivir. Así como el fiel no ve nada mal en el 
hecho de que la Iglesia castigue al pecador. Pero, más natural 
aún, suena que un ciudadano sea procesado por el Estado 
por no haber pagado los impuestos. Esto sucede porque los 
“agentes” nacen en relaciones sociales ya como dominados 
‒o al menos sojuzgados al orden de algún poder‒. 
Solamente con la toma de consciencia es que el dominado 
puede volverse un saboteador. No existe ninguna chance 
para que el hombre nazca libre. La idea de que el hombre 
solo pierde su libertad después de un conflicto donde fue 
derrotado, o peor, pensar que este hombre cambió 
voluntariamente su libertad por los beneficios de vivir en 
sociedad, no son más que romanticismo sin ningún sentido 
histórico y científico. 

Aprovechemos para definir libertad. Es el estado donde el 
individuo no está sometido a ninguna autoridad u orden. 



Atención, para no estar sometido a un orden, el agente no 
necesita estar aislado o desorganizado ‒teóricamente es 
posible una organización sin poder o dominio‒. El estado de 
total libertad significa no tener poder o dominio sobre el 
agente. Más que eso, ser totalmente libre significaría que 
este agente tampoco ejerce ningún dominio o poder sobre 
otros agentes. ¿Por qué? Dominar o mantener el poder exige 
del agente dominador o poderoso una cierta disciplina, de la 
cual él también es prisionero. Solamente un largo proceso de 
educación autoritaria puede conducir al dominador a creer 
que no esta dependiendo de aquella relación.100 Hegel 
señala esta dependencia cuando habla de la distinción entre 
“señor” y “siervo”: 

“Pero, en este tipo de relación, se desarrolla un 
movimiento dialéctico que termina por llevar a la 
subversión de los papeles. En efecto, el señor termina 
volviéndose ‘dependiente de las cosas’, en lugar de 
independiente, como era, porque desaprende a hacer 
todo lo que el siervo hace...”.101 

Aquí encontramos otro aspecto de la psicología del 
dominador. Además de creer que está libre por no ser 

 

100 Cuando educamos, estamos preparando o educando para los dos 

papeles fundamentales en la relación de poder: dominador y dominado. Para 

los dos papeles existe una cosa en común: la reproducción de las relaciones 

de poder y de la cultura de dominación. 

101 Historia da filosofía, Giovanni Reale y Darío Antiseri, Editora Paulinas, 

Río de Janeiro, 1990. 



dirigido, el dominador se siente inseguro con la posibilidad 
de no tener más dominio. No ve cómo vivir sin dominar, 
termina generando dependencia del dominio. Concluyendo 
la discusión de libertad, estar libre de manera genérica nos 
parece ser utópico, no obstante, el uso relativo de la palabra 
es válido y simple, por ejemplo, los negros están libres de la 
esclavitud en América. 

Volviendo al punto fundamental de nuestra discusión, la 
psicología del dominado, existen dos razones para que los 
agentes acepten la dominación: se cultiva de alguna forma, 
en el dominado, la esperanza de ascensión social.  

El dominado sueña con que un día tendrá la oportunidad 
de ser dominador. El precio para que le den esta posibilidad 
es ser obediente, disciplinado, en suma, aceptar de forma 
más que perfecta la alienación que le imponen. Eso llega a 
ser ridículo, pues el dominado cree que un día ganará el 
dominio de alguien (como si el dominio fuera transferible) 
en reconocimiento a su capacidad de aceptar la propia 
alienación. En suma, cree que será dominador si es 
obediente. El último punto está bien expresado por Etienne 
de la Boétie: 

“El tirano sojuzga a los súbditos, a unos a través de 
otros y se cuida de aquellos de quienes se debe 
cuidar...”.102 

 

102 El discurso de la servidumbre voluntaria, Etienne de la Boétie. Utopía 



¿Por qué los súbditos ayudan al tirano a sojuzgar? Porque 
estos súbditos colaboracionistas terminan beneficiándose 
de la proximidad del poderoso o dominador. Está claro que 
estas dos últimas motivaciones para la aceptación de la 
dominación nacen de la voluntad de ser igual a quien domina 
o, al menos, usufructuar parte de sus facilidades. Estos dos 
aspectos son, en verdad, fruto de este componente 
psicológico, o sea, el dominio crea la voluntad de ser 
dominador. Quien domina tiene un status envidiado 
socialmente. Varios agentes aceptan el mando del 
dominador porque esa es la única forma de aproximarse al 
centro del poder. Y solamente con esta proximidad el agente 
se puede beneficiar del prestigio y de las facilidades 
materiales, cultivando, también la esperanza de llegar a ser 
dominador. 

A groso modo, podríamos resumir los grandes motivos por 
los cuales se acepta la dominación así: la garantía de 
conservación de la vida, la posibilidad de ascensión social ‒y 
con esto, la realización de algunos sueños y la obtención de 
placeres efímeros‒, la envidia del dominador, la ideología 
del sacrificio (ideología de la alienación) y la convicción de 
que no se tiene como cambiar la realidad. En suma, el 
dominado es inducido a no querer mucho más que el 
mantenimiento de su supervivencia. El empobrecimiento y 
el control del deseo del dominado es condición 
indispensable para la perpetuación de esta relación. No le 

 

libertaria, Buenos Aires, 2008. 



basta al dominado desear cosas pequeñas, tiene que desear 
cosas que interesen al dominador. Por ejemplo, no querer 
ser dirigido es un deseo simple, sin embargo no sirve al 
dominador. Es mejor que el dominado desee comprar cosas 
en el shopping y, para eso, afronte con indiferencia las horas 
de trabajo a que tiene que someterse para conseguir el 
dinero. 

Otros aspectos psicológicos importantes y que 
complementan nuestra discusión son las consecuencias de 
la alienación ‒las cuales ya abordamos‒ y del fetichismo ‒
que trataremos cuando profundicemos en el pensamiento 
marxista‒ sobre los individuos. 

Al comienzo de este capítulo, advertimos al lector que no 
logramos dar un tratamiento sistemático a la psicología 
relacionada a nuestro tema. Creemos que las especulaciones 
marcadas son importantes para fundamentar nuestra teoría, 
no obstante, insuficientes. Por eso, invitamos al lector a no 
dejar de ver el anexo que trae el resumen de una parte del 
libro “La Función del Orgasmo”, de Wilhem Reich, titulada 
“El irracionalismo fascista” y después unos fragmentos del 
libro “Eros y Civilización”, de Herbert Marcuse. Optamos por 
colocar estos textos en anexo, porque ellos son 
relativamente largos y opinamos que la lectura de los 
autores es fundamental para complementar, reforzar y dar 
un enfoque más profundo bajo la luz de la psicología en 
nuestro tema.



 

 

 

 

 

Capítulo 8  

LOS MODELOS DE PODER  
 

 

Modelo de poder popular o autogestionario 

En el capítulo sobre dominio definimos el poder popular 
como aquel que no contiene dominio en su esencia. La 
justificación para llamar esta forma de poder como popular, 
consiste en el hecho de que ésta es la única forma de 
organización donde sus componentes no son meros 
instrumentos alienados sometidos a la voluntad de terceros. 
Esto significa que, para que exista de hecho un poder 
popular, los deseos y sugestiones de los que componen 
voluntariamente esa fuerza social tienen que ser elementos 
relevantes en el planeamiento y en la toma de decisión de la 
organización. Cuando lo denominamos “poder popular”, 



estábamos realzando que ésta es la única forma del pueblo 
de organizarse y tener poder sin caer en las manos de un 
comandante, dominador, jefe, dueño, déspota, príncipe, 
tirano, sea cual sea el nombre que reciba aquel que impone 
su voluntad a todos en la organización. Eso no significa, sin 
embargo, que la orden determinada por el poder ejercido de 
esa forma, tendrá obligatoriamente gran popularidad. ¿Por 
qué? La diferenciación de dos modelos de poder no se debe 
a alguna alteración en su lógica o dinámica. El poder popular, 
así como el alienado, tiene la misma naturaleza. Sin embargo 
su composición interna es diferente. Por eso, podríamos 
encontrar un “poder popular” que imponga una orden 
violenta al resto de la sociedad, no teniendo ninguna 
popularidad y, en contrapartida, tener un poder alienado 
que consiga, en la medida de sus límites, promover un 
“bienestar” social. 

De esto concluimos que la diferenciación entre los dos 
modelos se da gracias a su estructura interna, o sea, cómo 
se organiza y de qué se compone (agentes aliados o no), tal 
vez, utilizar conceptos que expresen carácter organizativo 
sea más apropiado. Por eso, el “modelo de poder popular” 
esta mejor definido como autogestionario. ¿Pero, 
finalmente, qué es autogestión? Autogestión significa 
dirigirse a si mismo. Autogestionaria sería aquella 
organización que permitiese a todos los componentes la 
participación en la planificación y en sus procesos decisorios. 



Siendo la organización autogestionaria la expresión de la 
voluntad general de aquellos que la componen. 

No es fácil forjar una organización autogestionaria, ya que 
en todo momento sus miembros deben estar atentos para 
que no surja alienación y dominio. Existen aspectos 
culturales y psicológicos que conducen a los miembros de 
cualquier organización a no querer discutir todo lo que es 
necesario, además de que eso es por cierto, fatigoso. No 
asumir las responsabilidades por lo que fue decidido 
también es una tendencia de los individuos. La tentación 
para crearse una dirección es grande, ya que ahorraría la 
mayor parte del trabajo de discusión, elaboración, 
responsabilidad por la ejecución y fracaso de lo que fue 
planeado/decidido. Para tener una organización 
autogestionaria, las informaciones deben ser de libre acceso 
a todos, la totalidad de los miembros tiene que participar, de 
alguna forma, de los procesos decisorios de cuestiones 
relevantes, el colectivo tiene que asumir las 
responsabilidades, consecuencias y la ejecución de lo 
deliberado por el mismo. Autogestionaria es la organización 
donde las consecuencias y la responsabilidad por la 
ejecución recaen sobre aquellos que deliberan. 

Está claro que el presupuesto fundamental para que exista 
una autogestión de hecho es la autonomía de sus 
integrantes. Cualquier relación de dependencia, donde un 
componente puede coaccionar o influenciar en la decisión 
de otro es algo que desvirtúa la autogestión. De la misma 



manera, la autogestión solamente puede estar compuesta 
por personas que entren libremente en la asociación, así 
como la organización autogestionaria debe permitir que sus 
miembros renuncien en cualquier momento, no 
consolidando de esta forma una relación de dominación. 
Concluimos, que la autogestión es una forma de 
organización donde la individualidad es muy respetada, o 
sea, no se pretende disminuir la libertad individual por el 
hecho de que el individuo pertenezca a aquella asociación. 
Muy por el contrario, la autogestión intenta ser una 
potenciadora de esa libertad, posibilitando al individuo 
hacer cosas que no conseguiría solo. 

Si la autonomía del individuo es importante, la autonomía 
del colectivo también es fundamental. Primero, no podemos 
admitir que la voluntad de un individuo se superponga a la 
voluntad del colectivo. Esto sería dar la condición de 
dominación a alguien. Segundo, no podemos admitir que las 
decisiones del colectivo sean guiadas por voluntades o lógica 
externa. ¿Qué significa esto? Si tenemos una organización 
productiva que se pretenda autogestionaria, ella tendrá 
serios problemas para actuar dentro del capitalismo, ya que 
ella tendrá que seguir la lógica de una empresa capitalista si 
quiere sobrevivir a la competencia. Luego, el colectivo no 
estará tomando las grandes decisiones, pues estas ya 
estarán tomadas por la tendencia general de la competencia 
y, en este caso, las asambleas no elaborarían políticas de 
acción, apenas dirían sí a lo que tiene que ser hecho. 



Aprovechamos para resaltar un punto importante. No vamos 
a confundir autogestión con “burocracia”, ninguno tiene que 
reunir una asamblea para tomar decisiones de poca 
importancia, como de que color se debe pintar el baño de la 
fábrica. Quien sea responsable de este tipo de ejecución, 
deberá tener buen sentido y decidir. Lo fundamental en la 
autogestión son las grandes decisiones. Por ejemplo, en una 
unidad productiva: qué vamos a producir, para qué vamos a 
producir, cuál es el volumen que pretendemos, con qué 
tecnología, con qué ritmo, con qué materias primas, cómo 
será la relación de cada trabajador con el proceso, cómo se 
dividirán los resultados... 

Podemos esbozar una forma de organización 
autogestionaria. Históricamente, la autogestión surgió en el 
movimiento obrero, algunas de las tentativas para su 
implementación se dieron en las fábricas. Por eso, creemos 
que es más fácil y relevante dar el ejemplo de una fábrica. Es 
condición indispensable que no tengamos en cuenta las 
condiciones externas, pues esto es un factor que complica. 

Imaginemos una fábrica de bicicletas autogestionaria. 
Antes de su constitución, un conjunto de trabajadores 
decidió partir para la implementación de este proyecto. 
Estos llamaron a un número de hombres que juzgaban 
razonable para la constitución de esa fábrica. Con la 
participación de todos los interesados, decidirán todo lo 
referente a la forma de producción (como ritmo y 
tecnología) y como se dará la participación en el proceso 



decisorio y en los resultados. Siendo una organización 
autogestionaria, no escaparán mucho de la realización de 
asambleas ordinarias una vez por semana. Estas tomarán las 
decisiones estratégicas en la conducción de los negocios. 
Para la coordinación diaria de las actividades, los obreros 
elegirán directamente una comisión con mandato 
temporario (digamos dos años), la cual podrá ser revocada 
de este papel ejecutivo en cualquier momento que la 
asamblea lo decida. Esta coordinación general tendrá como 
obligación fundamental llevar a cabo las decisiones 
estratégicas decididas en asamblea y deberá convocarla 
cada vez que haya que tomar decisiones relevantes. La 
autoridad de la coordinación es meramente ejecutiva, 
cabiéndole decisiones de menor relevancia. Esta claro que 
algunas veces, determinar lo que es importante o no, es 
difícil, no obstante, la coordinación tendrá que rendir 
cuentas siempre a una comisión fiscalizadora y ésta a una 
asamblea. Al final del mandato de dos años de una 
coordinación, otra debe asumir, debiendo estar vedada la 
reelección de cualquiera de sus integrantes por lo menos 
cuatro mandatos ‒dando oportunidades a otros para 
conocer esta función y no creando vicios que lleven a la 
dominación‒. Otra cosa que debe ser común en una 
organización autogestionaria es la rotación en las funciones, 
para que todos aprendan todo en la fábrica. Precisamente 
todo: un miembro de la coordinación general hoy, podrá 
estar integrando el grupo de limpieza en el futuro. 



Es evidente que la autogestión tiene un carácter local. 
Además, para que se de, debemos tener un número limitado 
de integrantes. Y es de esta forma que se tiene que dar, la 
acción directa de cada obrero, sólo puede manifestarse en 
su lugar y este sólo podrá expresarse delante de un 
contingente limitado de compañeros. Pero imaginemos que 
quisiéramos tener una organización que coordinase los 
trabajos de todos los fabricantes de bicicletas de una región 
extensa como Brasil. En este caso, las unidades de 
producción autogestionarias tendrán que constituir una 
federación. ¿Qué es una federación? Es una organización 
donde sus componentes coordinan sus actividades sin 
perder autonomía. Esto significa que cada unidad 
autogestionaria afiliada a una federación compone tal 
organismo voluntariamente, podrá retirarse en el momento 
que lo desee y no estará sometida a ninguna dirección de la 
federación. 

Expliquemos el último punto. En el modelo de poder 
alienado o jerarquizado, la esfera de decisión está en la 
punta de la pirámide de la organización. Si nuestra 
organización nacional de productores de bicicletas fuera 
jerarquizada, la planificación y las decisiones estratégicas de 
todo este sector sería de la dirección nacional de la 
organización. Esto, claro, pondría a los afiliados de la 
organización en frente del directorio. La dirección tiene 
como contrapartida obligatoria la alienación de la base ‒los 
trabajadores‒. Luego, ésta no puede ser la forma de 



actuación de una federación, pues ésta debe existir 
exactamente para preservar la autonomía de las unidades 
autogestionadas. 

Aquí aparece el cuestionamiento natural: ¿Cómo se dará el 
proceso de decisión en una federación? El gran foro para la 
toma de decisiones de la federación es su congreso ‒anual o 
cuantos fueran posibles realizar‒. Antes de cada congreso 
las unidades autogestionadas mandarán sugestiones para 
que una comisión elija la pauta. Esta pauta deberá ser 
enviada a cada afiliado para ser discutida en sus asambleas. 
Cada asamblea escogerá a sus delegados, 
proporcionalmente al número de sus trabajadores. Este 
delegado será enviado al congreso de la federación con la 
responsabilidad de defender sólo las deliberaciones de su 
asamblea. El delegado conducirá y votará (si fuera el caso) 
en pro de lo que fue decidido en su asamblea, finalmente el 
no está allí por sí, sino por el colectivo.103 Para garantizar la 
actuación coherente del delegado, habrá siempre una 
comisión fiscalizadora ‒también elegida por la asamblea‒. 
Las deliberaciones del congreso deben ser llevadas a las 
asambleas. En el caso de que exista algún punto en que la 
deliberación de la federación no contemple las posiciones de 
una unidad afiliada ‒o sea, si la propuesta de la unidad fue 
derrotada‒ cabrá a la asamblea de la unidad decidir si acata 
y colabora en la ejecución, si no acata ‒o sea no colabora‒ 

 

103 Inclusive en los nombres propuestos para componer la dirección 

ejecutiva de la federación. 



pero permanece en la federación (esperando la oportunidad 
de recolocar la cuestión) y en último caso, si no acata y se 
retira de la federación. 

Noten que, en última instancia, las decisiones siempre 
serán tomadas por una asamblea. Ésta es la única forma de 
garantizar la autonomía de las unidades autogestionadas y 
evitar la aparición de la alienación, ya que quien la ejecutará 
(el trabajador), estará participando efectivamente del 
proceso decisorio de su asamblea. Aquí aparece el primer 
problema de este modelo de poder: por tener espacio para 
la participación efectiva de todos en el proceso decisorio, las 
deliberaciones son lentas y fatigosas. No olvidemos que 
muchas veces la rapidez en la toma de decisión es decisiva 
en un conflicto. Como podemos ver por la descripción que 
hicimos, el éxito de la autogestión depende de la 
participación de sus integrantes, pero esto es difícil de 
conseguir, exactamente por causa de la natural demora en 
los procesos deliberativos. Aun cuando encontramos la 
participación efectiva de todos, las organizaciones 
autogestionarias terminan desperdiciando muchas energías 
para garantizar que no haya una dirección; un ejemplo de 
eso, es la constante fiscalización para verificar si las 
deliberaciones de las asambleas están siendo respetadas. 

Para que no haya alienación en una organización, las 
sugestiones y voluntades de cada uno de sus componentes 
deben ser respetadas y orientadas al colectivo. Como ya 
dijimos, una institución de este tipo tendrá en su esencia 



tantos pensamientos y voluntades como sean sus 
integrantes, lo que normalmente destruye la disciplina 
necesaria para la conservación de la fuerza social que 
conquistó el status de poderosa. Y más, esto vuelve a los 
procesos de decisión aburridos, lo que desalienta la 
participación. Volvamos a la conclusión que ya habíamos 
sacado: el poder popular, por esas características, tiende a 
ser frágil, fugaz, inestable y elemental. Constituir un poder 
con estos moldes que sea duradero, exigiría una formación 
muy consistente de sus componentes, mucha voluntad y una 
buena dosis de autodisciplina y sentido de colectivo. O sea, 
una verdadera revolución cultural y psicológica. 

En contrapartida, los componentes de una organización 
autogestionaria podrán realizarse a través del colectivo, en 
su actividad productiva, lo que dará un sentido de 
comunidad y solidaridad. Los asuntos generales dejarán de 
ser el fútbol y las novelas. Todos pasarían a hablar sobre 
producción, cuestiones sociales y hasta estarían 
preocupados con el bienestar de cada uno de los 
componentes de la comunidad. Esto, porque lo que cada uno 
piensa sobre estas cuestiones podrá ser sugerido en la 
asambleas. Luego, tendríamos una sociedad donde sus 
cuestiones fundamentales estarían siendo discutidas 
diariamente. 



 

Modelo de poder alienado o jerarquizado 

Como ya mencionamos, el “poder alienado” está 
compuesto por la fuerza social alienada de sus 
componentes, en consecuencia, contiene dominio. Este 
poder es más complejo, ya que trabaja con aspectos 
psicológicos profundos y se estructura escondiendo del 
dominado la cara terrible de la alienación. Si lo comparamos 
con el poder popular, notaremos su complejidad, ya que el 
poder popular surge del simple interés común de las partes 
que lo componen. La estructura del poder alienado sólo 
puede ser jerárquica, donde el “vértice” de la organización 
(director, presidente, príncipe, etc.) es responsable por 
todas las decisiones estratégicas que cabrían a la asamblea 
de una organización autogestionaria. Ésta es la más 
importante distinción entre modelos: en la autogestión 
quien ejecuta participa de la decisión, en la jerárquica 
alguien decide para que otros ejecuten. Está claro que en el 
modelo jerarquizado quien decide, delibera en provecho 
propio y de la continuidad de su posición, nunca en beneficio 
del colectivo. 

Percibimos, entonces, los límites de las pretensiones de 
“bienestar social” de las estructuras verticales (con 
jerarquía). Nunca un poderoso concederá beneficios a sus 
sojuzgados al punto de comprometer su posición. Las 
acusaciones de que las oligarquías dirigentes prefieren 



mantener a su población en la ignorancia, amedrentada y 
dependiente ilustran bien esto. En verdad, en las llamadas 
democracias, los actos de carácter social son mucho más de 
interés electoral que un proyecto o preocupación de hecho. 
O sea, por estar preocupado en mantener su status, el 
presidente dirige acciones que agradan a los electores, de 
manera de conquistar sus votos en la próxima contienda 
electoral. 

En contrapartida, es obvia la ventaja de este modelo en la 
lucha por el poder si se considera la posibilidad de la toma 
de decisiones más rápidas y coherentes, ya que las diversas 
voluntades de sus componentes alienados no son 
consideradas. Este poder será más homogéneo y 
probablemente conseguirá mantener mayor disciplina ‒
haciendo un mejor aprovechamiento de las fuerzas que lo 
componen‒. Por eso, el poder jerárquico es más eficiente en 
la conquista y preservación de sus objetivos, siendo más 
estable, tendrá más facilidad de perpetuarse e 
institucionalizarse. 

Si el perjuicio en la organización jerarquizada es de los 
trabajadores, que se ven aliviados de las decisiones, los 
beneficios son recogidos por aquellos que ocupan el vértice 
de la organización. Este modelo es típicamente autoritario, 
independientemente si la figura que ocupa el lugar más alto 
en la jerarquía es electo o no. No importa si estamos 
tratando de la jerarquía de una empresa capitalista, donde 
el dueño da la última palabra ‒y no fue electo para tal 



puesto‒ o de la jerarquía de un Estado “democrático”, donde 
el presidente da la última palabra ‒y fue electo para el 
puesto‒. En ambas situaciones, aquellos que tendrán que 
ejecutar las deliberaciones, sumados a los que sufrirán las 
acciones, no participaron de las decisiones. Conforme a 
nuestra teoría, el presidente o dueño de la empresa dirige a 
sus dominados (empleados) y, si la institución tuviera poder, 
él será la personificación de este poder, o sea, aquel que 
ocupa el vértice de la jerarquía será poderoso. Esto es 
completamente distinto de la autogestión, donde nunca 
habrá un poderoso, ya que el poder siempre será de la 
asamblea, de la colectividad. 

El poder jerárquico es alienador, conduce al culto de la 
personalidad, vacía la vida de los trabajadores, ya que estos 
no podrán participar de decisiones relevantes para sus vidas. 
Las consecuencias son obvias: cada vez menos los agentes 
discutirán asuntos relativos a la producción y a la sociedad, 
colocando en sus lugares futilidades del tipo del fútbol y las 
novelas. Esto es algo importante, pues lo que aproxima a los 
seres humanos es tener temas en común para tratar y 
conversar. Luego, si cada agente está completamente 
aliviado de la participación de los procesos generales de la 
sociedad, estos dejaran de hablar de tales temas, y armarán 
algo que pueda servir de puente para el contacto con sus 
semejantes en la sociedad. Aquí está la importancia de los 
medios de comunicación en el sistema, pues son ellos que 
determinan los temas generales a ser tratados y de los que 



todos se ocuparán, so pena de no tener como entrar en 
contacto con sus pares. Este proceso es grave, pues los 
agentes tenderán a depender cada vez más de sus dirigentes 
para organizarse y administrar la producción, en suma, dar 
una orden a ese “grupo de personas”. Lo que debería ser un 
proceso de autodeterminación de los trabajadores, pasa a 
ser dirigido y ordenado. Las consecuencias psicológicas de 
este proceso son profundas y generalmente irreversibles. La 
sensación de vulnerabilidad, el hábito de dependencia y la 
apología de la autoridad forjarán un ser humano que ni 
siquiera cuestiona su condición existencial, cuanto mucho, 
lamenta su pobreza material. Nada es más esclavizante que 
el agente piense que no se sabe organizar para producir lo 
mínimo para su manutención y la de su comunidad. Toda el 
ansia de poder, confianza y realización de un hombre 
debería pasar por aquí, o sea, en la certeza de saber cómo 
auto‒organizarse para producir y hacerlo de hecho. 

Antes de terminar este capítulo, cabe aclarar: no nos 
extendemos dando un ejemplo de modelo de poder 
jerarquizado, porque todas las personas conocen algún tipo 
de organización jerárquica, ya sean ejércitos, escuelas, 
empresas capitalistas, “iglesias”, Estados o sindicatos. 
Existen varias formas de organizarse jerárquicamente, así 
como autogestionariamente, pero lo fundamental podrá ser 
observado en todas: el dominio de quien esta en el vértice 
de la jerarquía sobre los otros componentes de la 
organización. En cambio, esbozamos el funcionamiento de 



una organización autogestionaria imaginaria, ya que pocos 
conocen ejemplos históricos de autogestión.



 

 

 

 

 

 

 

Parte 3 

APLICACIÓN DE LOS MODELOS



 

 

 

 

 

Capítulo 9  

UN EJEMPLO HIPOTÉTICO 

 

Para consolidar los conceptos y facilitar la comprensión de 
la lógica y de la dinámica del poder, vamos a crear un 
ejemplo hipotético, el cual esta simplificado, sin embargo, es 
bastante ilustrativo. 

Imaginemos un barrio tranquilo, en una gran ciudad, 
llamado Anarquía. Allí habitan personas que no quieren 
estar muy lejos de sus trabajos, pero están de acuerdo en 
estar lejos del tránsito y del tumulto en sus momentos de 
descanso. 

En Anarquía los vecinos tienen la saludable práctica de 
participar de la asociación vecinal y de tomar decisiones 
colectivamente. Fue decidido unánimemente transformar 
un terreno baldío en una plaza arbolada. Este proyecto sería 



ejecutado a través de la participación voluntaria de los 
vecinos, observen que ignoramos la existencia del Estado. 
Deducimos que para realizar algo no necesitamos 
compulsivamente establecer una relación de poder o tener 
algún dominio (o alienación). 

Coloquemos un factor más para complicar: digamos que la 
decisión no fue unánime y que algún vecino quisiera 
transformar el área en estacionamiento. Este vecino, siendo 
minoría, fue derrotado y su voluntad fue contrariada. 

Aún estando en una reunión formalmente establecida, 
donde todos los que participan acuerdan con el foro, vemos 
nacer a fin de la unanimidad una relación de poder. En este 
caso, el poder de la mayoría frustró las pretensiones de la 
minoría. En otras palabras, una fuerza social se impuso a la 
voluntad de otra fuerza social más débil, frustrándola. Ese 
ejemplo es bastante interesante, pues deja bien claro que no 
siempre lo que entendemos por poder es algo 
necesariamente contra el pueblo. En este caso, antipopular 
seria que la voluntad de un hombre se impusiera sobre el 
deseo de toda la comunidad. 

Luego, nuestro modelo es de conflicto social, donde 
cualquier agente tiene un determinado quantum de fuerza. 
Pero ser fuerza social no significa tener poder, pues para 
tener poder es necesario hacer uso de la fuerza y que ésta 
tenga efecto contra alguna resistencia ‒o al menos poder 



hacer uso de esa fuerza (cuando le convenga) y que sea 
suficiente para conseguir el efecto‒. 

Hasta esta parte de nuestra historia tenemos una 
“saludable” relación de poder, pero sin tener señales de 
aquello que consideramos maléfico socialmente, o sea, 
dominación. Una relación de dominación surgiría si el agente 
derrotado fuese obligado a trabajar en la construcción de la 
plaza. En otras palabras, la fuerza social más débil se vería 
obligada (sea cual sea el medio) a destinar su tiempo en 
provecho de otra fuerza social, configurándose la alienación 
de su trabajo, y luego la dominación. 

Digamos que la fuerza social derrotada resuelve imponer 
su proyecto a los demás mediante la violencia. Imaginemos 
que va armado al terreno y no deja comenzar los trabajos de 
construcción de la plaza. En este caso, tenemos una fuerza 
social ampliándose a través de un instrumento (el revólver), 
para vencer a la otra fuerza, la cual pasa a ser la fuerza débil 
de la relación. Ahora está más explícita la relación de poder, 
no obstante, por más autoritaria que sea la acción, no se 
estableció ninguna dominación. 

La reacción de la otra fuerza social será ir armada a la plaza 
para garantizar la deliberación de la asamblea. Aún habiendo 
tiros y muertos, no tenemos ninguna relación de 
dominación, solamente un violento conflicto entre fuerzas 
sociales. Cabe resaltar aquí que no debemos juzgar si la 
acción de determinado agente es justa o injusta, moral o 



inmoral. Cuando nos referimos a relaciones de poder estos 
parámetros subjetivos desaparecen, pues tales parámetros 
son instrumentos de las mismas relaciones de poder. Lo 
válido es que dos fuerzas sociales tienen objetivos 
antagónicos y usan todos los instrumentos necesarios para 
que su fuerza venza a la fuerza opositora. Por más que esto 
hiera nuestra formación humanista, es así como deben 
actuar, si están sometidas a la lógica del poder. 

Volvamos al ejemplo. Como los partidarios de la plaza son 
numéricamente más, tuvieron más hombres armados, luego 
ampliaron su fuerza social más allá de lo que había 
conseguido el partidario del estacionamiento y, así, creyeron 
que habían impuesto la continuidad del proyecto de la plaza. 
Pero el partidario del estacionamiento no se da por vencido 
y contrata algunos matones armados para ampliar su fuerza, 
garantizando la imposición de sus objetivos.104 Fue imposible 
a los vecinos del barrio vencer a la fuerza social movilizada 
por el partidario del estacionamiento, gracias al número y a 
la destreza de los matones con las armas. Luego podemos 
decir que el partidario del estacionamiento tiene el poder de 
construir el estacionamiento en esa área, teniendo en 
cuenta la oposición presentada hasta el momento. Tendría 
el mismo efecto si incluyésemos al Estado en el modelo y el 

 

104  Hasta este punto, la única organización que teníamos (la vecinal) era 

autogestionaria. Con la aparición de la figura alienada (el matón) pues sin 

ningún interés en los asuntos del barrio, defiende la voluntad de su patrón 

vemos el nacimiento de una organización jerarquizada. 



partidario del estacionamiento, mediante el pago de una 
dádiva a la prefectura, consiguiese que la policía garantizase 
la realización de su proyecto. Los vecinos que protestasen 
serían llamados revoltosos. 

¿Cómo se dio esta reversión del poder? El partidario del 
estacionamiento, a través de una relación de dominio sobre 
los matones o policías (pues estos son ajenos a los objetivos 
del patrón), amplió su fuerza social de modo que tuvo el 
poder de imponer su proyecto a la comunidad. Concluimos 
que el dominio es el instrumento para que los agentes 
sociales más débiles amplíen su fuerza (a través del trabajo 
alienado de otros) para obtener poder. 

El defensor del proyecto del estacionamiento tendría otros 
medios para conseguir el instrumento que necesitaba para 
ampliar su fuerza social. Veamos, el instrumento que 
necesita es dominar a otros agentes sociales, para 
incorporarlos a su débil fuerza. En nuestro ejemplo anterior, 
este agente hizo uso del dinero. Digamos ahora, que el 
defensor del proyecto del estacionamiento sea un 
comerciante. Nuestro comerciante hace la siguiente 
propaganda: la construcción del estacionamiento será un 
beneficio para todos, porque con una pequeña mensualidad 
todos tendrán sus autos en lugar seguro. De esta forma, los 
agentes que apoyan el proyecto de la plaza comienzan a 
dividirse. Con la propaganda, algunos de los defensores de la 
plaza pasan a defender el proyecto del comerciante y 
comienzan a trabajar para éste. Así se establece una nueva 



relación de dominio. Sólo que esta vez, el perjuicio para los 
defensores de la plaza es doble, perderán un aliado y 
ganarán un enemigo. 

¿Pero por qué se estableció una relación de dominación? 
¿Los disidentes no cambiaron de opinión voluntariamente? 
Ciertamente, la propaganda confundió a los agentes que 
cambiaron de lado. Estos perdieron la claridad de sus reales 
objetivos y comenzaron a trabajar por un proyecto, en que 
el verdadero beneficiario será el comerciante, el cual se 
apropiará de la renta del estacionamiento. Los disidentes, 
cuanto mucho tendrán un beneficio residual del proyecto. 

Para los que aún no están convencidos, continuemos con 
el análisis de nuestro barrio ficticio. El comerciante por 
cierto, quiere construir el estacionamiento para conseguir 
lucros y no le importa si esto traerá polución o disturbios en 
esa tranquila localidad. Está claro que él no dice eso en su 
propaganda. Nuestros disidentes sufrieron una especie de 
propaganda engañosa ‒como engañosas son todas las 
propagandas‒ pues ellos tendrán que pagar el 
estacionamiento, perderán el área de esparcimiento y la 
tranquilidad en el barrio, motivo que los llevó a fijar 
residencia allí. Luego, el agente perdió la noción de sus reales 
objetivos y precisamente creyendo que cambió de opinión 
voluntariamente, estará trabajando en beneficio de otro (y 
contra si mismo), sometiéndose a una relación de dominio. 



Como ya dijimos: no siempre la decisión aparentemente 
voluntaria del agente lo libra de estar sometido a una 
relación de dominio. En verdad, el mejor medio para 
conseguir la dominación sobre determinados agentes es 
establecer confusión sobre sus verdaderos intereses. En el 
capitalismo, por ejemplo, se hizo esto al tornar 
gradualmente oscura la diferenciación de las clases sociales.  

Siendo así, los trabajadores no logran más distinguirse 
como clase y, consecuentemente, no perciben ni defienden 
sus verdaderos objetivos, estando sujetos a actuar por 
intereses ajenos a los de su clase, sometiéndose, por lo 
tanto, al dominio de otra clase. 

Concluyendo, podemos decir que la ideología de 
determinada fuerza social confunde, y hasta crea deseos en 
otros agentes. De esta forma, tenemos las precondiciones 
para el establecimiento de las relaciones de dominación. 
Solamente una buena base teórica, acompañada de espíritu 
crítico y la concientización de los agentes, pueden hacerlos 
distinguir si están siendo instrumentos (dominados), o no, de 
una relación de poder.



 

 
 

 

 

Capítulo 10 

CONSIDERACIONES HISTÓRICAS Y PODER 

 

La historia oficial siempre fue usada como instrumento 
para la ampliación de la fuerza social de los dominadores. La 
versión histórica de los poderosos es un factor relevante en 
la composición de su ideología que, como sabemos, es un 
importante medio para el poder. La historia oficial es la 
versión del poder, por ende, no va a exponer su anatomía. 
Las relaciones de poder y dominación son los verdaderos 
motores de la historia, sólo a través de ellas podemos de 
hecho entender todo lo que ocurrió y ocurre con nosotros. 
Cuando los marxistas estudian la historia a través de las 
relaciones de producción, no están haciendo nada más que 
focalizar una relación específica de dominación y poder. 
Siendo así, tendríamos la necesidad de volver a analizar todo 
lo que fue escrito sobre la historia universal y peor aún, 



tenemos que identificar por quién fue escrito y qué poder 
creyó “interesante” divulgar tal versión.105 

Un estudio de la historia haciendo foco en el poder tendría 
que mostrar cómo se da la dominación en cada momento 
histórico y sus metamorfosis. Cómo y a través de qué se 
instituyen, o sea, se crean reglas para su perpetuación. 
Cuáles son los subterfugios psicológicos de que se valen para 
esta dominación y su continuidad. Cómo se dan la expansión 
y la profundización de este poder. Qué se le opone, cuáles 
son los peligros que lo amenazan y por qué terminó 
determinada relación de poder. Cuáles son sus 
transformaciones y cuál es la nueva relación de poder que la 
sustituyó. A partir de ahí podemos entender la condición 
existencial de todos aquellos que fueron sometidos al orden 
de determinado poder, en determinado momento histórico. 

Si hiciésemos un análisis histórico del capitalismo, todas las 
cuestiones que siguen tendrían que ser tratadas: Las 
relaciones de dominación eran serviles y pasaron a ser parte 
del trabajo libre “alienado”. Se instituyó a través de las 
empresas capitalistas y creó sus propias reglas a través de 
Estados e instituciones reguladoras como el FMI. La 
alienación, la alteración de la historia, el monopolio de los 
medios de comunicación por grandes capitalistas, la 
preservación de un clima de inseguridad y la dependencia de 

 

105 Aquellas versiones que no fueron interesantes para el poder, 

probablemente cayeron en el olvido. 



los empleos, son algunos de los subterfugios psicológicos 
para mantener el statu quo. La expansión del capital es la 
forma con que el poder capitalista se expande. Solamente la 
resistencia de los proletarios, principalmente los 
trabajadores, le hace oposición. La mayor amenaza para el 
capitalismo es la articulación de estos trabajadores. El 
capitalismo al comienzo fue mercantil, después industrial, 
actualmente esta hegemonizado por el capital financiero. 
Aún no sabemos qué llevará al capitalismo al agotamiento, y 
mucho menos, podemos adivinar cómo será el poder que lo 
sustituirá. Pero ya podríamos hacer un esquema de la 
condición existencial de todos los sometidos al orden 
capitalista. 

Pero esto no es lo que pretendemos en este capítulo. 
Queremos hacer una reinterpretación de algunos pasajes 
históricos a la luz de nuestras teorías, mostrando su 
aplicabilidad en la realidad y su capacidad de explicar los 
acontecimientos históricos. 

Las últimas grandes alteraciones históricas desde el punto 
de vista de la dominación surgieron con la aparición del 
trabajo “libre” alienado, en sustitución a las relaciones 
serviles, a la esclavitud y a los artesanos autónomos. Todos 
los acontecimientos, desde entonces, mantienen preservada 
la base de dominación del sistema capitalista. Se excluyen de 
este grupo solo algunas tentativas revolucionarias que por 
sacudir esta forma de dominación, fueron enfrentadas como 
un gran peligro para el sistema y, por eso, hubo grandes 



conjunciones de fuerzas sociales para impedir el avance de 
estas tentativas revolucionarias. Podemos citar: el fin de los 
soviets autónomos en Rusia, la traición y el exterminio del 
ejército revolucionario de Néstor Makhno, o la masacre de 
los marineros y obreros de Kronstadt ‒todos en el proceso 
revolucionario ruso‒106; el aplastamiento de la “Comuna de 
París” y de la revolución en la Guerra Civil Española; y las 
intervenciones soviéticas en Europa Oriental para sofocar las 
insurrecciones de los trabajadores como ejemplos de la 
reacción violenta de estos poderes a la tentativa de abolir, o 
al menos alterar, la forma de dominación del trabajo 
alienado. 

La URSS nos ofrece una historia rica para ser analizada 
desde el punto de vista del poder. Después del proceso 
revolucionario y la toma de la institución Estado por los 
bolcheviques, ese poder se orientó rápidamente hacia la 
centralización, el cercenamiento de las libertades, el fin de la 
autonomía de los trabajadores y el autoritarismo, hasta 
alcanzar la fase totalitaria.107 Vemos en este período 
histórico en la URSS un creciente endurecimiento del 
régimen hasta alcanzar su cúspide en el estalinismo. Tal vez 
no exista en el siglo XX ejemplo más cristalino de la lógica 

 

106 NdE. Para ampliar el estudio del período recomendamos los libros de 

la colección Utopía libertaria: Historia del movimiento Makhnovista; Anatol 

Gorelik. El anarquismo y la revolución rusa; Marxismo y anarquismo en la 

revolución rusa; y Kronstadt. 

107 Es bueno aclarar que los dirigentes bolcheviques ya tenían esta 

concepción de Estado centralizado y autoritario. 



expansionista del poder.108 En la URSS podemos identificar 
un Estado que se agigantaba cada día y, lógicamente, iba 
controlando cada vez más los detalles de las vidas de sus 
sojuzgados y dominados. Sin duda, el aspecto psicológico 
servía para eso, en la medida en que todo ciudadano era 
convocado para ser un vigía del sistema, así como hacían los 
EUA en relación a los comunistas durante el período del 
“macartismo”. 

La historia de la URSS probó otra cosa: además de esta 
expansión inherente al poder mismo, el poder, de hecho, 
necesita expandirse para perpetuarse. La era de Gorbachov 
marcó un momento histórico para el cual tenemos dos 
hipótesis: primera, aquel modelo de dominación se 
extinguió y, por eso, el poder soviético se desmoronó, 
segunda, por actitud deliberada, sus líderes dejaron de 
expandir el poder del Estado soviético y, con esto, vino la 
inevitable caída. Este último punto es interesante, pues 
muestra que una institución que detenta poder realmente 
tiene un impulso paro la auto expansión, no obstante, una 
decisión de sus mandamases puede acabar con lo trayectoria 
expansionista. En el caso soviético, probablemente, los 
mecanismos de propaganda del sistema se paralizaron, o se 
volvieron ineficaces cuando el propio líder del Estado 
comenzó a hacer cuestionamientos públicos sobre la 
sociedad soviética. Tal vez en el caso de la URSS tengamos la 

 

108 Como sabemos, el movimiento expansionista del capital también es 

otro ejemplo, pero ciertamente menos claro. 



conjunción de dos factores, un modelo de poder que se 
extinguió, aliado a la decisión de sus dirigentes de paralizar 
la expansión necesaria para la permanencia del poder. Lo 
obvio, por lo tanto, sucedió. El fin del aumento de fuerzas 
comandadas por el poder de la URSS, dio lugar al 
fortalecimiento de las resistencias internas, principalmente 
de movimientos nacionalistas de liberación. El resultado no 
podría ser otro que el fin de la URSS, o el resurgimiento de 
algunas naciones, habiendo Rusia (personificada en Yeltsin), 
en buena medida, heredado el poder del Estado Soviético 
(que Gorbachov personificaba). 

No podemos dejar de hacer una nota absolutamente 
personal sobre el desenlace de la historia de la URSS. Es muy 
sospechosa la actuación de Gorbachov en este proceso. 
Definitivamente, él colaboró con la caída de su propio poder 
que, convengamos, es una señal de desprendimiento 
extraño. Tal vez nunca sepamos toda la verdad sobre esta 
historia, pero no tenemos dudas de que algo está muy bien 
escondido. En el caso URSS, la personificación del poder era 
tan fuerte, que el pronunciamiento de su líder hizo la 
diferencia. 

Si la URSS no supo mantener su expansión, el capitalismo 
norteamericano supo hacerlo con maestría. El caso de Brasil 
es ciertamente la mayor prueba del expansionismo neo‒
imperialista de los EUA. Después de la Segunda Guerra 
Mundial, los EUA, nuevo “dueño” del mundo, resolvió que 
debería invertir en Brasil por varias razones: abundancia de 



materias primas, oportunidades de inversión con 
expectativas de retorno fantásticas y garantizar que este país 
no huyese de su espacio de influencia. Planeado y ejecutado. 
Con la colaboración de las oligarquías políticas locales ‒
primeramente con Juscelino‒ los EUA apoyaron el plan 
desarrollista del país. Obviamente, las contradicciones 
sociales se fueron intensificando y surgieron 
cuestionamientos sobre la posición servil del país en relación 
a los EUA. Esta ola antiimperialista, obviamente, comenzaba 
a obstruir la expansión del poder norteamericano en el 
Brasil. Dentro de este esquema, la única salida para 
mantener la expansión del poder norteamericano fue 
promover el golpe militar de 1964, donde el Estado brasileño 
(institución) fue asumido por líderes cómplices (dominados) 
con el poder de los EUA. Como describe Eduardo Galeano en 
“Las Venas Abiertas de América Latina”, después del golpe, 
varias empresas norteamericanas ganaron concesiones para 
la explotación minera en el territorio brasileño ‒cosa que 
estaba siendo cuestionada por la ola antiimperialista 
pregolpe‒. Podemos compilar en la historia otros varios 
ejemplos de la expansión del poder norteamericano, 
principalmente en lo que atañe al control de fuentes de 
energía como el petróleo, vean como los EUA se 
aprovecharon de la toma de Timor del Este por Indonesia. 

Pero los EUA no apuntan sólo a la expansión de su poder. 
La permanente patrulla que este Estado promueve en todo 
el mundo apunta a destruir dentro de cualquier nación, el 



menor esbozo de articulación de resistencia antiimperialista. 
Esto explica por qué una potencia como EUA actúa con tanta 
violencia, ante cualquier señal de insubordinación en países 
insignificantes bélica, económica y territorialmente como 
Panamá, Nicaragua, El Salvador... La preocupación 
norteamericana aquí se resume en la figura de la “manzanas 
podridas que contaminan todo el cajón” usada por Noam 
Chomsky. 

Al final de los años ‘40 (siglo XX) EUA tenía 6% de la 
población mundial, pero utilizaba el 50% de los recursos 
globales. No necesitamos entrar en el análisis de tamaña 
desproporción para saber que alguien sufría con esta 
situación. Toda directriz de la política internacional 
norteamericana de la posguerra estaba orientada al 
mantenimiento de ese status. La gran preocupación sobre el 
control de aquellos pequeños países no está asociada a 
alguna riqueza natural vital para la economía de los EUA, 
sino a la posibilidad de una política independiente de 
cualquiera de esas pobres naciones que resulte en progresos 
sociales sustantivos. Un pequeño país que se libere y consiga 
usar sus escasos recursos para su propio desarrollo, puede 
incentivar a los pueblos de países más relevantes a buscar un 
camino antiimperialista. La generalización de movimientos 
antiimperialistas‒nacionalistas entre los países 
“subdesarrollados” es lo que los EUA temen, pues sería un 
desafío concreto a su orden. Entonces, en cualquier episodio 
en que un país (o su pueblo) intenta liberarse de la 



dominación norteamericana, la reacción es muy violenta, no 
sólo para vencer cualquier foco de resistencia, sino para dar 
un ejemplo a todos los dominados. O sea, los EUA usan su 
fuerza para diseminar terror por el mundo, mostrando en 
cualquier oportunidad, como en la Guerra del Golfo, lo que 
sucede con los que osan desobedecerlo. 

Es obvio que esta táctica no siempre es posible. La Guerra 
de Vietnam es el mejor ejemplo histórico de como los costos 
de mantener una dominación pueden elevarse a tal punto, 
que inviabiliza su conservación. El precio económico, 
humano, social, político pasó a ser tan alto que no justificaba 
mantener la agresión al pobre país oriental. Otros ejemplos 
históricos donde el costo de la preservación de la 
dominación se elevó al punto de volverla inviable, fueron los 
antiguos imperios portugués y español. En buena medida, 
esos ejemplos también galardonan a las organizaciones de 
las resistencias nacionales que a largo plazo terminaron 
superando la fuerza de los colonizadores. Esto no es 
accidental, está claro que en la medida que la resistencia 
gana cuerpo, el poderoso tiene que gastar cada vez más 
recursos para combatirla. El sostenimiento de esta lucha por 
grandes periodos de tiempo puede tener un precio muy alto 
para el dominador, que muchas veces no estará dispuesto a 
pagarlo, pues eso podría comprometer la salud de todo el 
poder, el cual tendría que empeñar fuerzas que son 
necesarias para mantener el poder en otro sector. 



La historia del movimiento libanés Hezbollah prueba cómo 
el sostenimiento de una resistencia organizada a largo plazo, 
puede derrotar el poder de una institución grande como el 
Estado israelí ‒que en el año 2000 se retiró del Líbano‒109. El 
IRA (Ejército Republicano Irlandés) también muestra cómo 
son concretas las oportunidades de una resistencia bien 
articulada a largo plazo. No le bastó al IRA la independencia 
de Irlanda del Sur del Estado británico, el movimiento se 
perpetúa en la resistencia en Irlanda del Norte y consiguió 
(en 1999) que el gobierno inglés cediese en diversos puntos. 
El Ejército Zapatista de Liberación Nacional, que tuvo su cuna 
en el sur de México, fue una organización nacida del 
movimiento histórico de resistencia del pueblo mexicano. 
Conforme nuestra teoría, si esta organización consigue 
perpetuarse por un largo período, establecerá una relación 
de poder sobre las oligarquías políticas locales o, 
mínimamente, forzará al Estado mexicano a la negociación ‒
pero esto, tal vez, sea la cosa más peligrosa para la integridad 
del movimiento‒. 

En este pequeño capítulo mostramos como es posible 
reinterpretar cualquier acontecimiento histórico a través del 
análisis de las relaciones de fuerza, poder y dominación que 
mueven a la humanidad. Esperamos que surjan 
historiadores que se dediquen a este tipo de 

 

109 Hezbollah surgió en 1982 exactamente para combatir las fuerzas 

israelitas que invadieron El Líbano. 



reinterpretación asumiendo parámetros analíticos del poder 
distintos de los determinados en nuestro trabajo. 

  



 

 

 

 

 

Capítulo 11  

PODER Y MARXISMO 

 

El uso del pensamiento de filósofos o analistas sociales 
para fines políticos invariablemente resulta en una 
adulteración o, como mínimo, en un empobrecimiento en la 
divulgación y estudio de la obra de los autores.110 El ejemplo 
más horrendo tal vez, haya ocurrido con Nietzsche, que por 
fraude de su hermana Elizabeth, terminó siendo 
interpretado como protonazi. El involucramiento de 
pensadores con la política suele ser igualmente negativo, 
pues sus desastrosas actuaciones en este campo terminan 
comprometiendo la imagen de sus obras. Martín Heidegger, 
por ejemplo, da la “bienvenida” al nazismo en su discurso de 
toma de posesión del cargo de rector de la Universidad de 

 

110 Entendemos como política en la contemporaneidad, las acciones 

relativas al poder de la institución Estado. 



Freiburg,111 cosa que ciertamente, malogró su credibilidad 
como autor. El pensamiento marxista también fue víctima de 
la política, tanto en la I Internacional con la actuación 
autoritaria del propio Marx, como en la II Internacional en la 
cual transformaron (a través de Kautsky y Plekhanov) el 
pensamiento del autor en un evolucionismo social 
positivista, que a partir del análisis económico intentaba 
sustentar la inevitabilidad de la transición socialista. 

En el caso de Marx el perjuicio fue triple: se confundió el 
contenido de sus obras científicas con su postura política (y 
tal vez personal), se alteró y se vació de contenido su obra. 
Lo más rico que había para explotar en Marx, las 
consecuencias sociológicas y personales (psicológicas) del 
desarrollo del modo de producción capitalista, terminó 
siendo deliberadamente dejado de lado. Finalmente, el 
partido Socialdemócrata Alemán ‒que lideraba la II 
Internacional‒ y el Partido Comunista de la URSS ‒que tomó 
la III Internacional‒ no se interesarían en discutir cuestiones 
como alienación y fetichismo. Esta discusión podría ser 
especialmente espinosa, pues siempre conduciría a la 
conclusión de que en el llamado “socialismo real” los 
trabajadores continuaban tan alienados como en el 
capitalismo. 

 

111 Conferencias e escritos filosóficos, Martín Heidegger. Nova Cultural, 

São Paulo, 1991. 



Cuestiones fundamentales resaltadas por el marxismo 
dejaron de ser consideradas deliberadamente en pro de los 
intereses de los partidos que se reivindicaban marxistas. Por 
ejemplo, ¿Será que el obrero de la URSS tenía una mejor 
condición de vida que el obrero de Italia? Aunque la 
tecnología utilizada en la producción era similar. Y la visión 
del mundo de este trabajador soviético ¿Era más amplia que 
la visión de su hermano operario italiano? Aunque tampoco 
participaba de los procesos de deliberación de su fábrica, así 
como en Italia. 

Si hubiese habido un mínimo de preocupación en estudiar 
las propuestas sociológicas del marxismo, nunca se podría 
adoptar en un país “socialista” la simplificación de las 
funciones de un obrero en su trabajo como forma de 
aumentar la productividad. Para el marxismo, la visión del 
mundo del ser humano pasa por sus actividades concretas 
(siendo el trabajo la más relevante),112 la simplificación de 
funciones de un obrero a meras operaciones mecánicas 
repetitivas, resultaría en el estrechamiento de su visión del 
mundo. Las consecuencias de estas soluciones, típicamente 
capitalistas, adoptadas en los países de la “cortina de hierro” 
son: dependencia para organizarse, necesidad de autoridad 
para dirigir, sensación de desvalorización personal, 
percepción de ser dispensable y sustituible como una cosa. 
Estas soluciones son alienantes, típicas del modelo de poder 

 

112 Ver capítulo 6, Dominio. 



jerárquico,113 que en nada está preocupado con el bienestar 
de los dominados. 

Para la constitución de una nueva sociedad, tenemos que 
tener en su base un hombre nuevo. ¿Cómo podría nacer este 
hombre nuevo, si los procesos alienantes del capitalismo se 
instalaron en los países socialistas? Volvemos a la cuestión 
ya abordada en el capítulo “Aspectos psicológicos 
relacionados”. La ideología del poder no se aprende por el 
contenido, sino por la forma, por la ejecución y sus 
consecuencias prácticas. Por lo tanto, si el trabajador ruso 
obedecía, trabajaba, era remunerado, comunicado, 
informado, participaba y producía de la misma manera que 
el trabajador italiano, ¿Cómo podrían tener mentalidades 
diferentes? 

El comunismo sería la libre relación entre productores 
autónomos, donde habría una base productiva comunitaria, 
apuntando a atender las necesidades de toda la sociedad. Si 
perpetuamos la alienación, o sea, la situación en que el 
trabajo y su producto no pertenecen al trabajador, el 
comunismo no se concreta. El trabajo y su producto deben 
ser del trabajador y de su colectivo, no debiendo pertenecer 
a terceros. El trabajador tiene que decidir lo qué va a 
producir, cómo lo va a producir, con qué va a hacerlo, a qué 
ritmo ‒esto sólo es posible en la autogestión‒. Debe poseer 
y reconocer en el producto (fruto de su trabajo) la 

 

113 Ver capítulo 8 ‒ Los modelos de poder. 



materialización de su esfuerzo, sigue siendo algo que le 
pertenece a sí y a aquellos con quienes trabajó. El trabajador 
debe crear una nueva cultura, poniendo fin al fetiche de las 
mercancías. Reconocer que cada uno de los productos de 
una sociedad es la mera obra del esfuerzo del conjunto de 
los trabajadores. Percibir las cosas como su trabajo y valorar 
cada objeto (a ser canjeado) por el número de horas de 
trabajo que fueron utilizadas en su elaboración. 

El fetichismo es una percepción marxista con 
consecuencias psicológicas y sociales profundas. Nadie 
mejor para explicar cómo entender el fetichismo de Marx 
que él mismo. 

“El carácter misterioso que el producto del trabajo 
presenta al asumir la forma de mercancía, ¿De dónde 
proviene? De la misma forma, claro. La igualdad de los 
trabajos humanos queda disfrazada bajo la forma de la 
igualdad de los productos del trabajo como valores; la 
medida, por medio de la duración, del gasto de la fuerza 
humana de trabajo toma la forma de calidad de valor de 
los productos del trabajo, finalmente, las relaciones 
entre los productores, en las cuales se afirma el carácter 
social de sus trabajos, asumen la forma de relación social 
entre los productos del trabajo. 

La mercancía es misteriosa simplemente por encubrir 
las características sociales del propio trabajo de los seres 
humanos, presentándolas como características 



materiales y propiedades sociales inherentes a los 
productos del trabajo, por ocultar, por lo tanto, la 
relación social entre los trabajadores individuales de los 
productores y el trabajo total, al reflejarla como relación 
social existente, al margen de ellos, entre los productos 
de su propio trabajo. A través de esa disimulación, los 
productos del trabajo se volverán mercancías, cosas 
sociales, con propiedades perceptibles e imperceptibles 
a los sentidos. 

Una relación social definida, establecida entre los seres 
humanos, asume la forma fantasmagórica de una 
relación entre las cosas. 

Para encontrar un símil, tenemos que recurrir a la 
región nebulosa de la creencia. Ahí, los productos del 
cerebro humano parecen dotados de vida propia, figuras 
autónomas que mantienen relaciones entre sí y con los 
seres humanos. Es lo que ocurre con los productos de la 
mano humana, en el mundo de las mercancías. Llamo a 
esto fetichismo, que está siempre pegado a los productos 
del trabajo, cuando son generados como mercancías. Es 
inseparable de la producción de las mercancías”.114 

Para poner fin al fetichismo, se hace menester que los 
productos del trabajo humano no sean mas encarados como 
mercancías. Tarea complicada en una sociedad en la que 

 

114 O capital, Karl Marx. Bertrand Brasil, Río de Janeiro, 1994. 



encontramos la división social del trabajo. Con todo, no llega 
a ser imposible. El planeamiento, la producción y la 
distribución de los productos pueden ser hechos 
directamente y previamente entre los interesados sin la 
necesidad de constituir un mercado. O sea, se planea 
producir x, porque la sociedad demanda x, y no porque se 
quiere recibir otra cosa a cambio. ¿Difícil? Sin duda, pero 
fundamental para la liberación humana del mundo de las 
cosas y superar la mentalidad que sólo favorece el orden del 
capital. 

Afirmamos eso porque el fetichismo termina reforzando la 
posición del capital en la sociedad, a través de las 
consecuencias psicológicas que genera, sirviendo como un 
componente ideológico. Explicamos. El fetichismo significa 
que no hay relación directa entre los individuos en sus 
trabajos y, más que eso, significa que no percibimos la 
relación entre los trabajos humanos realizados, al cambiar 
mercancías. Esto destruye la posibilidad de relaciones 
comunitarias con base en la solidaridad y que tienen como 
objeto alcanzar el bienestar humano. La producción debería 
constituirse en el cimiento de las relaciones humanas. Sin 
embargo, esta relación que debería suceder lado a lado, deja 
de existir y en su lugar, para sustentar las necesidades 
humanas, vemos la fantasmagórica relación entre las 
mercancías. Vivimos en un mundo donde las cosas parecen 
relacionarse entre sí y dependemos de esta relación 
mercadológica para conseguir los artículos necesarios para 



nuestro sustento. Todas las cosas, “con vida propia”, con 
valores y cualidades propias, aparecen como resultado de la 
organización productiva capitalista. O sea, parece que 
dependemos de la organización y de la producción 
capitalista para sobrevivir. Ir al mercado parece ser una cosa 
natural e inevitable. 

El aislamiento es la primera consecuencia, ya que no 
necesitamos y no estamos obligados a relacionarnos con 
nuestros semejantes para sobrevivir. Aislado, el hombre 
medio tiene cada vez más dificultades para revertir ese 
panorama. La segunda consecuencia es obvia, como todas 
las cosas aparecen como resultado de la organización de la 
producción capitalista, donde el hombre medio se ve ajeno 
a las decisiones, cada vez más este ser humano no 
conseguirá imaginarse organizando la producción ‒mucho 
menos se sentirá apto para hacerlo‒. Sin el capital, este 
hombre no sabe más como organizarse, relacionarse 
socialmente, en suma, vivir. 

Pensamos que algunos han tenido dificultad en entender 
el fetichismo. Ahora entraremos en el análisis del proceso de 
producción del capital propuesto por Marx, y para eso, 
tendremos que hablar un poco de las mercancías, lo que 
debe ayudar a dilucidar las dudas que hayan permanecido. 



En el primer libro de “El Capital”,115 Marx se propone 
develar “El proceso de producción del capital”116 partiendo 
del análisis de la mercancía. Para el autor: 

“El valor de una mercancía es determinado por la 
cantidad de trabajo que contiene, pero esa cantidad es 
socialmente determinada”.117 

En otras palabras, el valor de las mercancías es expresión 
del número medio de horas de trabajo que una sociedad 
necesita para su producción. La mercancía materializa, 
transforma en cosa, la cantidad de fuerza social (el trabajo) 
utilizado en su producción. Por lo tanto, cuando Marx habla 
de la circulación de las mercancías, termina describiendo el 
proceso capitalista de circulación y distribución de la fuerza 
social de una localidad. 

El paso siguiente de Marx es analizar el dinero, el cual no 
pasa de ser una mercancía que asume el papel de parámetro 
de valor para todas las otras mercancías, facilitando las 
evaluaciones y la circulación misma. Siendo el dinero una 
mercancía más, o mejor dicho, la expresión del valor de las 
mercancías, las cuales no pasan de ser un cuantitativo de las 
horas trabajadas, de fuerza social utilizada, podemos 
concluir que el dinero es nada más que la expresión de un 

 

115 Son tres libros que componen la obra originalmente. 

116 Éste es el título de este primer libro. 

117 O capital, Karl Marx. Bertrand Brasil, Río de Janeiro, 1994. 



cuantitativo de fuerza social dirigida ‒horas de trabajo 
social‒. Por lo que, la riqueza (o dinero) significa horas de 
dominio sobre seres humanos (trabajadores). Cuando 
dirigimos el trabajo de un profesional autónomo, como un 
albañil, él está alienando horas de su fuerza de trabajo para 
obtener a cambio dinero. ¿Qué significa esto? Él está 
cambiando el mando de su fuerza social ‒por un 
determinado período‒ al realizar el trabajo (o sea, su 
capacidad de realización), por dinero, que no es nada más 
que la expresión de otra fuerza social dirigida. O sea, cambia 
el mando de una fuerza social por otro ‒intercambio de 
equivalentes‒.118 En verdad más que intercambiar su fuerza 
social a realizar por otra ya dirigida (corporificada en la 
mercancía dinero), el albañil sabe que si las condiciones 
normales de la sociedad fueran mantenidas, el podrá 
mandar los servicios de un mecánico. 

Habiendo explicado lo que son las mercancías y el dinero, 
Marx tiene base para exponer la circulación de mercancías. 
En la circulación de mercancías, el autor muestra como se da 
la dinámica del capital: el dinero es puesto en circulación 
para adquirir mercancías, para transformarse en más dinero 
(D‒M‒D’). Esta dinámica de auto expansión muestra que el 
movimiento del capital es de acumulación sistemática de la 
fuerza social “gobernable” a través del dinero. Si 
comparamos eso con nuestra teoría del poder, podemos 

 

118 Esta circulación de la fuerza social es condición indispensable en las 

sociedades donde encontramos la división social del trabajo. 



afirmar que el capital es una expresión del poder, ya que 
acumula fuerza social, domina y tiene una misma dinámica. 
Como expusimos, la dinámica del poder es F‒D‒F’, donde F 
es fuerza social que engendra un dominio D, que sumado a 
la fuerza social original resultará en más fuerza social F’. 
Noten que el movimiento es el mismo. El dinero es la 
expresión de la fuerza social. Y la mercancía es exactamente 
la expresión del dominio, ya que la mercancía más 
importante para la acumulación del capital es la mano de 
obra alienada (o dominada). El objetivo del capitalista será 
conseguir, al final del proceso, más dinero del que había 
puesto en circulación originalmente, o sea, obtener más 
fuerza social que antes. Estas tres etapas constituyen el 
capital, así como el poder. 

¿Pero cómo se da esta acumulación del capital?: 

“...nuestro poseedor de dinero debe estar contento de 
descubrir, dentro de la esfera de la circulación, en el 
mercado, una mercancía cuyo valor de uso posea la 
propiedad peculiar de ser fuente de valor, de modo que 
consumirla sea realmente encarnar trabajo, por lo tanto, 
crear valor. Y el poseedor de dinero encuentra en el 
mercado esa mercancía especial: es la capacidad de 
trabajo o fuerza de trabajo”. 119 

 

119 O capital, Karl Marx. Bertrand Brasil, Río de Janeiro, 1994. 



Aquí, Marx deja, por ahora, la esfera de la circulación y 
apunta a la producción, para develar la plusvalía capitalista, 
a través de la cual el capital se acumula. Como vimos, para 
crear valor, el capital necesita de una mercancía especial, la 
fuerza de trabajo. La mercancía trabajo sólo puede ser 
especial para el movimiento del capital, ya que ella 
corresponde al dominio de esta relación de poder. Si 
solamente el trabajo es capaz de agregar valor a los 
productos, solamente la dominación es capaz de multiplicar 
el poder de un único hombre. La dominación es un 
instrumento de ampliación de la fuerza social especial, pues 
por más que se usen otros instrumentos, un único hombre 
tendrá un límite físico en su manejo. A diferencia de los otros 
instrumentos, la dominación puede multiplicar 
infinitamente la fuerza social de un agente. Los otros 
instrumentos, digamos, potencian la fuerza social del 
agente, pero solamente la dominación tiene la capacidad de 
multiplicarla. Otras mercancías que no son fuerza de trabajo, 
encuentran sus equivalentes en otros instrumentos para la 
ampliación de la fuerza social que no son la dominación. En 
el capítulo sobre dominio dijimos: cuantas más cosas sean 
creadas a través de la fuerza social del dominado, y que 
serán apropiadas al mando del dominador, más débil y pobre 
relativamente queda el dominado. O sea, más “cosas” bajo 
el mando del dominador y más instrumentos para la 
ampliación de su fuerza social. Si este incremento de la 
fuerza social (equivalente al incremento de valor de la 
mercancía) se va a constituir en más poder, éste es otro paso 



a ser recorrido. Este paso es equivalente a la realización 
(venta) de las mercancías por el capitalista. Solamente 
cuando completamos el ciclo D‒M‒D’, podemos decir que el 
capital se realizó, así como su poder. 

A partir de esto, podemos decir qué es la plusvalía. Desde 
el punto de vista del valor (el capital), el capitalista paga 
(remunera) un valor de cambio por la fuerza de trabajo 
inferior a su valor de uso. En horas de trabajo, el capitalista 
paga valores correspondientes a seis horas/día de trabajo 
por obrero, pero lo hace producir durante 12 horas/día. Así, 
el capital va acumulando valor. Como el valor corresponde a 
horas de trabajo (o sea, fuerza social), tenemos la fórmula a 
través de la cual la expresión de poder del capital se acumula 
en cuanto fuerza social. Desde el punto de vista del poder, la 
plusvalía es la apropiación de fuerza de trabajo del 
trabajador, corporizada en la mercancía, sin darle como 
contrapartida el equivalente en trabajo gobernable. O sea, el 
albañil aliena su capacidad de realización para recibir un 
equivalente dirigido. El capitalista absorbe una fuerza social 
superior a lo que entrega a sus empleados, luego, acumula 
fuerza social. Entonces, el capital puede ser entendido como 
movimiento de acumulación constante de fuerza social 
(capacidad de realización) extraída de los trabajadores. Esta 
acumulación de fuerza social, que se da a través del dominio 
sobre sus obreros y propiedad de las mercancías producidas 
por ellos, da al capital posibilidad de aumentar su poder 
sobre otros segmentos de la sociedad. 



La mayoría de las relaciones sociales en el capitalismo es 
derivada del flujo de riqueza (lo cual es la representación del 
mando y el orden capitalista) generado en la producción. O 
sea, varias de las relaciones de cada individuo tienen su 
origen en los flujos de pagos capitalistas, siendo así, tales 
relaciones terminan siendo mera extensión, reproducción, 
refuerzo y complemento de las relaciones de producción (o 
dominación) capitalista. Eso torna al capitalismo en un 
sistema complicado, eficiente y difícil de ser enfrentado, ya 
que obliga a cada agente social a reproducirlo en el acto de 
consumo ‒que es indispensable para la supervivencia 
humana‒. De esta manera, tenemos que estar atentos con 
algunas confusiones que la sutileza de este sistema genera. 
El dinero que el hombre común trae en la billetera es el 
símbolo del dominio del capital sobre los trabajadores y no 
el dominio de quien detenta el dinero sobre los trabajadores. 
La relación de dominación no se da del “consumidor común” 
sobre el trabajador, sino del capital (o del sistema capitalista) 
sobre el trabajo. 

Pero el sistema extiende la posibilidad de dirigir trabajo (o 
sea, dominar) a cualquiera que tenga dinero. Por eso es que 
se quiere tanto al dinero. Quien lo posee, tiene la posibilidad 
de disponer de horas de vida ajena a su servicio ‒como si 
tuviese un esclavo‒ además de la propiedad y la 
acumulación de todas las cosas producidas durante aquellas 
horas alienadas. Esto profundizará nuestra visión sobre la 
cosificación de las relaciones sociales. No son sólo las cosas 



que parecen estar relacionándose entre sí de forma 
fantasmagórica, sino seres humanos que se relacionan entre 
sí, como si fueran cosas (mercancías). Las consecuencias 
psicológicas son que el individuo percibe a los otros y a sí 
mismo como cosas, de esta forma no tendrá ningún pudor 
en hacer algo ofensivo a su semejante. Usará o eliminará al 
otro sin el menor cargo de conciencia, pues aquel que sufre 
la acción es sólo una cosa. 

Pero, a pesar de las cuestiones éticas que envuelven la 
alienación y el dominio, existe un argumento seductor para 
anhelar riqueza ‒dinero‒. Si quien aliena su fuerza de 
trabajo, pierde su tiempo de vida, aquel que adquiere una 
fuerza alienada está ganando este tiempo. O sea, quien tiene 
dinero, tiene capacidad de realizar muchas más cosas en su 
vida que aquel que no lo tiene. Por ejemplo, quien tiene 
dinero puede estar construyendo una mansión frente al mar 
y simultáneamente estar disfrutando sus vacaciones en 
París. ¿Cómo? Es simple, está construyendo la mansión a 
través de la fuerza social alienada de otras personas. Pero 
surge el cuestionamiento. ¿No son los trabajadores quienes 
la están realizando? La respuesta es no. Quien está 
realizando es quien dirige, el hecho de que esta realización 
sea a través de la mano de obra alienada no cambia el sujeto 
beneficiario de la realización. Quien realiza tiene que hacerlo 
para sí. O sea, si un albañil a lo largo de su vida construye una 
centena de casas para otros, él nada tendrá realizado. Pero, 



a través del dinero que consiguió, compro un auto, podemos 
considerar que ésta fue su realización. 

A pesar de que no es la fórmula de la juventud, el dinero 
posibilita realizaciones a un único hombre, imposible de ser 
alcanzadas por su propio esfuerza, aunque viviese siglos. 
Este es el gran secreto que está detrás del dominio en todos 
los tiempos. El tiempo de vida es un objeto irrecuperable, 
cada minuto que destinamos a algo, significa que dejamos 
de realizar otras cosas. Cuando alguien usa el tiempo de otro 
para sus realizaciones y objetivos, esta persona está 
consumiendo la propia vida del alienado, sumando ese 
tiempo a su vida. Este es el perfil de las sociedades con 
dominio (inclusive la capitalista), o sea, el consumo de la 
mayoría de las vidas humanas en beneficio de unas pocas 
personas. O sea, esos sistemas transforman al grueso de la 
población en muertos‒vivos para dar una “larga vida de 
realizaciones” a los dominadores.120 Por todo lo que vimos, 
podemos decir que el poder del capital, a través del cual se 
establece su orden, está en la posibilidad de mandar cada 
vez más fuerza social a través de la acumulación de dinero. 
O sea, no estamos hablando sólo de la fuerza social que ya 
extrae naturalmente a sus obreros (dominados), sino de la 
posibilidad de poder mandar (dominar) más fuerza que 
aquella necesaria a su proceso productivo ‒y cada vez en 

 

120 Muertos‒vivos, pues aquel que aliena su capacidad de realización 

(trabajo) en beneficio de otro, está como muerto ‒durante el período que se 

alienó‒ que no tiene más la posibilidad de realizar nada para sí. 



mayor cantidad‒. Aquí debemos hacer un paréntesis. Se 
engañan los que no consideran útil la miseria humana. No se 
trata solo de la discusión del ejército de reserva industrial, 
que forzaría la baja de la remuneración del trabajo, o sea, se 
consigue dominar más ofreciendo menos. Cuando 
encontramos miseria, tenemos personas que están 
dispuestas a realizar cualquier tarea, aún sórdida, ilegal, 
inmoral, que nada tiene que ver con el trabajo aplicado a la 
producción. Son personas que terminan disponiendo de su 
fuerza social para matar, coaccionar, destruir, mentir, 
denigrar, aunque eso tenga consecuencias sobre sí mismo. 
La miseria es el caso más profundo de dependencia, y como 
vimos, la dominación está en la razón directa del grado de 
dependencia. 

Capital es poder. Es la forma más importante de la 
contemporaneidad que asumió el movimiento del poder y su 
dinámica. Podríamos decir que, viendo las sociedades de 
todos los tiempos, ésta es la más perfecta desde el punto de 
vista del poder. El poder/capital ordena y puede mandar 
prácticamente todo. Y más, el poder es prácticamente 
invisible en la forma de capital ‒volviéndolo menos 
vulnerable‒. Si existe desarrollo en la historia, podríamos 
decir que la sociedad capitalista es el pináculo del desarrollo 
de las sociedades basadas en la dominación. Más allá de eso, 
podemos concluir que en cualquier sociedad que tenga en 
su base la dominación ‒y el poder que resulte de ella‒ un día 
se desarrollará alguna especie de capitalismo. ¿Por qué 



afirmamos esto? Porque el capitalismo gobierna los agentes, 
se apropia de los medios de producción ‒indispensables 
para la supervivencia de estos medios‒ y tiene como 
finalidad la propia acumulación de su fuerza, profundizando 
así la dependencia. El dominio nos conduce a todo lo que el 
capitalismo realiza o realizó. O sea, manteniéndose el 
dominio y su poder, el resurgimiento del capitalismo o de 
algo similar parece inevitable. Por eso, todos los que anhelan 
construir una sociedad mejor que la capitalista, no pueden 
apoyarse en el dominio, o sea en la fuerza social alienada, 
apropiada a través de la dominación, para generar su poder. 
Nos parece evidente que solamente la lucha a través de 
organizaciones autogestionarias podrá hacer una revolución 
que instituya una sociedad con poder realmente popular. 

Para finalizar este capítulo, no podemos dejar de 
mencionar un mecanismo típicamente capitalista para la 
conservación del status quo, a saber: “cuota de sacrificio”. 
Son medidas paliativas, donde el capital concede algunos 
beneficios al trabajo, exactamente para no sofocarlo 
demasiado. Aflojando el garrote algunas veces, el 
capitalismo garantiza la conformidad del trabajo y la 
continuidad del orden que lo privilegia. Tales medidas son: 
la caridad, la participación en el lucro, fiestas de fin de año, 
algunas actitudes redistributivas (como la garantía de un 
salario mínimo). Está claro que tales medidas desaceleran la 
acumulación del capital, pero garantizan la perpetuación de 
su orden/dominio. 



Los más atentos percibieron no sólo la aplicación de 
nuestro modelo de poder al capitalismo, sino cómo él 
engloba y amplia la aplicación de la teoría marxista. La 
concepción de nuestros estudios, principalmente en lo que 
atañe a la lógica y la dinámica del poder, nacieron en buena 
medida, de la inferencia de las percepciones de Marx sobre 
el capital para el poder de manera general. Marx, sin darse 
cuenta, terminó siendo uno de los autores importantes para 
ser observados cuando se trata el poder. Es una pena que los 
“marxistas” no se dieran cuenta de eso, pues habrían 
explotado lo mejor que hay en el autor. Tenemos conciencia 
de que estamos haciendo, de alguna forma, uso político del 
pensamiento de Marx, aún así, no estamos falsificando, 
reduciendo y mucho menos atribuyendo al autor algo que 
no dijera. Por eso, tenemos la seguridad de estar 
contribuyendo para el engrandecimiento del legado 
marxista.



 

 

 

 

 

 

 

Parte 4 

LUCHA POR LA LIBERACIÓN



 

 

 

 

 

Capítulo 12  

MODELO DE RESISTENCIA 

 

No habría otra forma de comenzar la última parte de 
nuestro trabajo (“Lucha por la libertad”) si no esbozamos un 
modelo de resistencia a los “grandes poderes instituidos”. La 
importancia de este capítulo en el trabajo es mostrar un 
poco las debilidades y problemas de esos “grandes poderes”, 
abriendo una perspectiva de resistencia y lucha para la 
liberación de todos los oprimidos. Hablaremos también de 
los que resisten, sus dificultades y cualidades para resistir y 
revertir el escenario de poder. 

Debido a la lógica de auto expansión del poder, el simple 
hecho de que un sojuzgado no se deje dominar, ya significa 
estar resistiendo al poder. Al no aceptar la dominación, el 
sojuzgado está (aún individualmente) imposibilitando 



expandirse al poder constituido, pues este poder no estará 
sumando la fuerza social del sojuzgado a su dirección. Por 
eso, la resistencia aún pasiva y aislada puede ser una 
incomodidad para el poder. ¿Por qué? Para el poder 
instituido, el tiempo es un gran enemigo. Después de 
establecerse la relación de poder, todo el tiempo, este 
mismo poder estará luchando para perpetuar su status ‒
contra cualquier resistencia independientemente de donde 
surja‒ y la única forma de un agente de preservar su poder a 
largo plazo es continuar acumulando fuerza social. Existen 
dos razones para eso: primero, porque el poder será más 
difícil de ser derribado, desde que cuenta con más fuerza 
social movilizable, segundo, la expansión del poder evita que 
otras fuerzas sociales se sumen a la resistencia. Si el poder 
se estanca en su acumulación de fuerza social, o sea no se 
expande, con el correr del tiempo la resistencia tiene mayor 
posibilidad de articularse, acumulando fuerzas, que luego 
podrán desafiar el poder. Esa es una ley: si el poder no trata 
de tomar para si toda la fuerza social posible, la resistencia 
lo hará. 

Además de los problemas externos, la no expansión del 
poder trae problemas internos. Para mantener la disciplina 
interna y conseguir sacar lo máximo de la fuerza social 
dominada, el poder necesita expandirse en el corazón de sus 
dominados. Si eso no fuera hecho, naturalmente surgirá el 
acomodamiento, la indisciplina, el deseo de libertad. Esto 
significa que a pesar de que el poder cuente con el mismo 



número de dominados, estará probablemente contando con 
menos fuerza social, ya que estos dominados no estarán 
aplicando toda la capacidad de realización que tienen en la 
ejecución de su mando y, así podrán sabotear al no ejecutar 
lo que fue ordenado. Esta paralización de la expansión 
externa es peligrosísima, pues el costo para recuperar tal 
disciplina puede ser alto a tal punto de desestabilizar el 
poder. En la medida que el poder se va manteniendo 
estancado, se va desarticulando / deshaciendo sin que el alto 
mando lo perciba. Esa descomposición interna se acelerará 
en el caso de que exista una resistencia externa (como debe 
suceder), así los dominados podrán ser contagiados por la 
contra‒propaganda de la resistencia. Los dominados 
contagiados podrán seguir dos caminos: ser animados a 
pasarse a la resistencia (dejando de ser dominados), o 
sublevarse dentro de la organización. 

No es insignificante que algo tan subjetivo como el tiempo 
tenga gran importancia en la anatomía del poder. Y por vivir 
en un mundo estructurado por las relaciones de dominación 
y poder, tenemos un relacionamiento neurótico con el 
tiempo. Se engaña quien piensa que tenemos una relación 
neurótica con el tiempo por razones humanitarias ‒por 
ejemplo, los productores de trigo no están preocupados si 
un atraso en la cosecha causará hambre‒, pero se vuelven 
locos cuando esto sucede, por los perjuicios que tal atraso 
puede acarrear. Sólo percibimos la neurosis con el tiempo en 
los asuntos concernientes al poder, en el ejemplo de los 



productores de trigo, hablamos del poder de una fracción del 
capital. El depositario del poder es un neurótico con el 
tiempo, pues se siente continuamente amenazado, sea por 
la resistencia, sea por otros poderes, en todo momento 
siente que puede caer o ser devorado. Por eso, el poderoso 
siente que tiene que crecer para fortificarse y consolidar su 
posición y, en lo posible, extinguir la resistencia y devorar a 
otros poderosos. Sin saberlo, el poderoso está siguiendo la 
lógica del poder y, obrando de esta manera, está apartando 
la posibilidad que la resistencia tiene de subvertir el orden: 
resistir de forma articulada por un largo período. Es 
precisamente así, la resistencia a largo plazo es la receta para 
derribar un gran poder, una pequeña resistencia en un largo 
período puede resultar en una victoria sobre un gran poder. 
¿Por qué? Como ya lo dijéramos siempre tendrá el poder 
aquel que empeñe la mayor fuerza social en determinado 
conflicto, hasta aquel momento histórico. Luego, una 
pequeña fuerza social que se mantenga articulada por un 
largo período, resulta en una gran fuerza si la observamos 
históricamente. 

No podemos olvidar que el poder es una relación social que 
está localizada en el espacio, el tiempo y la sociedad. O sea, 
una determinada relación que se establece en determinado 
lugar, en determinada época y envuelve a determinado 
grupo de agentes. La institución que es poderosa hoy puede 
quebrar a largo plazo. La principal razón de esto es la 
dificultad natural que el poder encuentra en auto‒



expandirse indefinidamente. Existirá un momento en que el 
modelo de dominación utilizado por el poder llegará a su 
límite, perdiendo su eficiencia en el proceso de acumulación 
de fuerza social. Esto irá tornando ineficaz al poder y habrá 
dos caminos a seguir: primero, el poder se reorganiza y se 
adapta a la nueva realidad; segundo, este poder caerá, o 
delante de la fuerza social que lo resiste o delante de otro 
poder, que lo absorberá. 

El concepto fundamental para ese modelo de resistencia 
es el del espacio. Trabajaremos con tres espacios. El primero 
de estos espacios es el “geofísico”, el cual puede ser medido 
por el sistema métrico. Sin embargo, cuando nos referimos 
a éste, estamos incluyendo toda la especie de recursos 
naturales existentes como: agua, tierra, minerales, 
vegetales, viento ‒todo el medio natural‒. El segundo 
espacio es el lugar ocupado por el agente en la red de 
relaciones sociales, o en cada relación específicamente ‒
medio social‒. El último espacio es la colocación de 
determinada acción de los agentes en el medio social 
(segundo espacio) interactuando sobre el medio natural 
(primer espacio). Este tercer espacio es consecuencia de la 
existencia de los otros dos espacios, siendo, por lo tanto, 
subjetivo. Como las relaciones de los dos primeros espacios 
son dinámicas e imposible de ser paralizadas, la separación 
en este tercer espacio significa transformaciones 
compulsivas en los primeros ‒esto es el medio temporal‒. 



Por estar vivo, el individuo ya ocupa algún espacio y, en 
consecuencia, tiene una ubicación en estos espacios. 

Las variables recursos naturales (1o espacio), recursos 
humanos (2o espacio) y tiempo (3o espacio) son 
fundamentales para la producción (capacidad de realización) 
y son parcialmente sustituibles. Podemos realizar algo con 
menos recursos humanos y más tiempo, o con más recursos 
humanos y menos materiales, o más materiales y menos 
tiempo. En suma, tenemos una infinidad de combinaciones 
posibles de estos espacios para obtener cualquier resultado. 

Los conflictos surgen cuando los agentes sienten la 
necesidad de aumentar el espacio por donde pueden 
desarticularse para maximizar las posibilidades de uso de sus 
potencialidades. Cuanto más espacio tiene un ser humano a 
su disposición, mayores son sus posibilidades de realización. 
Y es la vida misma que trae consigo las aspiraciones, los 
deseos, las necesidades y, en consecuencia, los conflictos 
por los recursos (espacios). El poder genera conflictos, en 
tanto que tiene necesidad de expandir constantemente su 
espacio, esto va oprimiendo a los sojuzgados, que 
naturalmente resistirán, serán aniquilados, o absorbidos. 

Refirámonos a los conflictos, pero antes algunas 
advertencias: La existencia garantiza que todos ocupen 
algún lugar en el espacio, pero estos no son iguales. No existe 
igualdad de condiciones cuando se establece un conflicto, 
mucho menos debemos estar juzgando si existe algún 



resultado que sea más justo. No existe nada que determine 
previamente la victoria de una de las partes. La victoria de 
una de las partes no significa el fin del conflicto. El conflicto 
puede perpetuarse sin haber un triunfador ‒o sea, sin 
establecerse el poder‒. 

La ecuación del conflicto ‒que se da al establecerse una 
relación de poder‒ será lo que defina el espacio de los 
agentes en relación al medio social (2o espacio). Conforme 
nuestra teoría podemos caracterizar a los agentes en 
conflicto como fuerzas sociales. El agente victorioso será 
aquel que tiene más fuerza social para imponerse, por eso lo 
llamaremos el “agente fuerte”. Llamamos victorioso a aquel 
agente que consigue en el embate (contra otro agente) la 
mayor parte o la totalidad de su objetivo en el conflicto (o su 
espacio). En otras palabras, el agente fuerte será aquel que 
en determinado momento (un punto del 3o espacio) impone 
su voluntad sobre los otros agentes (2o espacio) en 
determinado lugar (1o espacio). Lo que significa que el 
agente fuerte tiene poder sobre el medio social ‒2o espacio. 

Comparativamente, el agente de la fuerza social derrotada 
debe ser considerado “débil”. No por ser frágil en si mismo, 
sino por haber conseguido una parte minoritaria del objeto 
(espacio) por el cual se luchó, después de una pequeña 
separación del espacio subjetivo (o sea, después de un 
tiempo de conflicto). Los conflictos pueden ser de varios 
tipos, pero, por ahora, nos detendremos en los más simples. 
Este conflicto es aquel que ocurre en un punto del primer 



espacio, con grandes consecuencias en el segundo y con 
pequeño alejamiento del tercero. Este es el caso de la 
Revolución Francesa, o de la Revolución de 1917 en Rusia. 
Conflictos, estos, donde el espacio geofísico era limitado, 
pero tuvieron profundas repercusiones en la red de 
relaciones sociales y sucedieron en un corto período de 
tiempo. 

En estos conflictos donde podemos encontrar un 
triunfador, dos cosas pueden suceder con el agente débil. 
Primero ser eliminado. Segundo, permanecer como 
resistencia. En caso de que se concrete la primera hipótesis, 
el conflicto deja de existir por razones obvias. Ya, tratándose 
de la segunda hipótesis, el agente débil permanece en la 
lucha, perpetuando su condición de fuerza. A pesar de la 
derrota en un primer momento, el agente débil 
permanecerá oponiéndose a la voluntad de la primera 
fuerza. El boicot, la resistencia pasiva, el sabotaje, la contra 
propaganda, entre otras formas de lucha, son estrategias 
que van minando al agente fuerte. 

Este proceso de resistencia caracteriza un segundo tipo de 
conflicto, que actúa principalmente a través del espacio 
subjetivo (o temporal). Es obvio que este conflicto también 
engendrará una nueva separación en el segundo espacio 
(social). 

Este segundo tipo de conflicto muestra lo siguiente: el 
agente débil que se perpetúa como resistencia después de 



una larga separación en el espacio temporal, en relación a 
este nuevo espacio (temporal), puede estar posicionándose 
como fuerte. Y el agente que caracterizamos como fuerte en 
el primer tipo de conflicto, puede tener sus bases 
deterioradas con la separación del tercer espacio (temporal). 
En suma, si en determinado momento histórico un agente 
social se presenta como fuerte, y por eso detenta el poder, 
no significa que con la separación en el espacio temporal, 
también pueda ser entendido como fuerte. Por lo tanto no 
nos engañemos, cuando caracterizamos una fuerza social 
como relativamente débil, estamos juzgándola en 
determinado punto del tercer espacio. Si tenemos en cuenta 
un espacio temporal más amplio, podemos considerar que 
el agente fuerte es aquel que consiguió mantenerse como 
fuerza social activa en varios puntos del tercer espacio.121 

Esta visión es interesante pues, históricamente, solo se 
evalúa quien tiene fuerza en determinado momento. Nunca 
se evalúa quien tiene fuerza por un largo período. 
Resumiendo, un agente no necesita tener cañones más 
grandes para imponerse socialmente. Los cañones pueden 
garantizar una victoria fugaz. Pero si un agente resiste por 
largo tiempo, podrá mostrarse tan fuerte o más fuerte que 
su oponente en este tercer espacio. De ahí deducimos que 
un buen trabajo de resistencia podrá tener éxito con el 

 

121 O sea, este agente terminó utilizando la mayor fuerza social durante la 

historia del conflicto. 



correr del tiempo, pues para esta perspectiva las fuerzas 
tienden a equilibrarse.122 

Hasta este punto no observamos ninguna dominación, a 
pesar de las relaciones de poder. La dominación 
generalmente surge cuando el agente fuerte consigue una 
coacción tan contundente que sus opositores terminan 
siendo obligados a servirlo a cambio de una miserable 
compensación. La dominación desvía al agente débil de su 
objetivo inicial desarticulando su resistencia. De forma 
general la dominación inviabiliza la actuación del agente 
débil en el espacio subjetivo. Peor aún, en estos casos donde 
el agente “derrotado” termina sometiéndose a la 
dominación, es porque difícilmente sobreviviría para actuar 
en el tercer espacio (temporal). 

La ideología tiene un importante papel para persuadir a los 
sojuzgados de la dominación y, así, desarticular la 
resistencia. Son de sentido común expresiones como: 
“seamos prácticos”, “pragmatismo”, “vamos mejorando de 
a poco”, “más vale pájaro en mano que cien volando”, “el 
amor a la vida por encima de todo”.123 Todo esto está 
acompañado de una propaganda de valorización de aquello 
que se da a cambio de la no resistencia y por la dominación 

 

122 Tienden a equilibrarse, pues el poder ya se mostró débil en el intento 

de combatir la resistencia o impedir su estímulo. 

123 “El bien de la totalidad exige el abandono del individuo...Pero, no existe 

semejante totalidad!... Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, 

Río de Janeiro, s/d. 



‒como la paz, por ejemplo‒. Estas propuestas son típicas de 
la ideología dominante, o sea, el agente débil gana la 
supervivencia a cambio de su esclavitud. Está claro que el 
agente débil siempre tiene la opción de no colaborar y 
enfrentar la fuerza represiva del poder. 

La dominación es la pérdida por parte del agente débil de 
su capacidad de actuación en el espacio subjetivo. Esta 
pérdida se da a través de: ley, arma, amor, orgullo, ética, 
miedo, entre otras cosas. Pero el dominado tiene una 
compensación como la supervivencia o un salario. Con esta 
compensación, un agente otrora autónomo pasa a ser un 
alienado de sus objetivos, de su fuerza y de su tiempo de 
vida. De esta manera, el agente débil deja de desempeñar su 
papel de resistencia y la dominación se caracteriza de forma 
completa, o sea, cuando éste pierde el mando sobre su 
capacidad de realización en el espacio subjetivo (tiempo). En 
otras palabras, el agente sojuzgado comienza a realizar 
tareas para su sojuzgador, muchas veces en contra de sus 
propios intereses. Reforzando, de esta manera, la posición 
de su dominador y haciendo más distante la realización de 
sus sueños. 

Es en este instante que el agente dominado pierde la 
noción de su papel en la sociedad y de sus objetivos, efecto 
típico de la alienación. Nace una inversión de los valores que 
reafirman la ideología dominante, donde el dominado se ve 
como dependiente de su sojuzgador. Y peor aún, no se 
imagina vivo sin las condiciones a través de las cuales es 



dominado, como el obrero da las gracias por estar 
empleado. Esto es tan grave que el dominado deja de 
percibir su propia sujeción, mucho menos ve algún conflicto, 
o tiene fuerzas para reaccionar ‒ya que éstas se agotaron al 
servicio del dominador‒. 

Como contrapartida el poderoso ha multiplicado su 
capacidad de realización, pues maneja la capacidad de 
realización ajena, convirtiéndose en el dominador. 

No podemos olvidar que para que haya dominación, debe 
existir aceptación por parte del agente débil, de la 
compensación ofrecida frente a la transitoria derrota y la 
amenaza de represión. En el caso de que no haya aceptación, 
no será caracterizada la dominación, sino, solamente el 
poder, y el agente débil se perpetuaría en el enfrentamiento 
hasta ser eliminado físicamente. 

La estrategia más usada por los agentes débiles es simular 
que aceptan la compensación para continuar en la lucha. 
Esto es muy peligroso, con todo, no sólo es posible, sino que 
algunas veces es la única forma de resistir. Como 
contrapartida, los poderosos crean todo tipo de resguardo 
para evitar esos “medio‒dominados”, entre ellas: la 
vigilancia, la observación, la clasificación, la separación, el 
condicionamiento y el control sistemático de los cuerpos, 
tiempos y movimientos. A pesar de esto, el clima de terror 
es siempre muy propicio para mantener la dominación. En 
suma, los poderosos están en todo momento intentando 



desarticular cualquier posibilidad de actuación de los 
sojuzgados en el espacio subjetivo. Y lo hacen, porque 
siempre sienten dudas e inseguridad; el peligro está en el 
aire. 

Todos los días los agentes sociales dominados pueden 
ejercer pequeños actos de sabotaje al poder que ellos 
mismos componen. No olvidemos, el dominado es un 
sojuzgado. El sabotaje, la ruptura de jerarquía, la contra 
propaganda, entre otros, se constituyen en actos de 
resistencia de estos “medio‒dominados” que, a pesar de 
estar desprovistos de su fuerza, continúan resistiendo a la 
toma de sus corazones por el poder. 

Muchos trabajadores logran tener actitudes de resistencia 
relevantes contra el capital, fuera de sus ambientes de 
trabajo, por ejemplo, articulando una huelga. Este individuo 
se encuentra en una condición interesante, es dominado 
(colabora) por el poder del capital durante su turno de 
trabajo y resiste a la expansión de esta dominación el tiempo 
restante. Este hombre no le interesa al poder. Entonces, el 
será “quemado”. No sólo será apartado formalmente de la 
lista de los dominados (empleados) de donde trabajaba, sino 
que difícilmente conseguirá otro lugar donde pueda alienar 
(someterse al dominio) su fuerza de trabajo (fuerza social). 
De esta manera, nuestro querido “opositor del tiempo libre” 
tendrá su subsistencia y su familia amenazadas. El poder 
trata de manera implacable a aquellos que osan oponerse, 



principalmente si son dominados (que se dejaron dominar 
para subsistir) que se rebelan. 

Además del miedo que impone (como el desempleo), el 
poder tiene otro efecto interesante. A partir del momento 
en que un agente domina, el poder quiere maximizar la 
apropiación de la fuerza social (en el caso del capital 
invertido en la producción) de este sojuzgado ‒pues esto lo 
hace más fuerte. Con eso, el poder termina absorbiendo al 
máximo todas las energías del agente dominado. 
Absorbiendo todas las energías de los agentes, el poder se 
beneficia al no dejar fuerzas para que el agente articule 
alguna resistencia. En definitiva, estar dominado es estar 
abatido. Luego, al condenar a aquellos que no tienen alguna 
actitud de resistencia, podemos estar exigiendo de un 
agente una fuerza vital que ya fue absorbida. Los males del 
dominio no terminan ahí. Ser absorbido en sus energías 
vitales significa que el agente también tiene perjuicios en su 
vida sexual y tiene poco placer en el ocio. El agente pasa a 
usar su tiempo disponible para reponer las energías que 
serán nuevamente absorbidas por el poder. Peor aún son los 
daños a la personalidad del agente. Al agente dominado no 
le gusta estar en esa condición, pero no tiene como liberarse. 
Por eso, vive eternamente dividido en su alma. Por un lado 
tiene que quedar sujeto a la disciplina del poder, y por otro 
odia eso. El agente dominado, muchas veces termina 
volviéndose un mentiroso, conformista, simulador e infeliz a 
cambio solamente de su supervivencia. 



Una acción contra el mecanismo global de dominación 
sería la adhesión a la “no obediencia” por gran parte de los 
dominados. La “no obediencia” de pocos inviabiliza la acción, 
pues la acción de este pequeño grupo de resistentes sería 
sofocada por los aparatos de represión y por la misma 
conformidad que rodea a los resistentes, teniendo 
consecuencias graves para la conservación de la vida de 
estos. La adhesión de gran cantidad de dominados a la “no 
obediencia” necesita de una coordinación difícil de 
constituirse, pues tendrían que coordinarse muchos. Todo lo 
que pueda constituir esta coordinación es abatido 
violentamente en el nacimiento. No sólo a través de 
violencia, sino a través de propaganda, de calumnia, de 
intimidación y de terror. Luego, las teorías de resistencia 
pasiva es difícil que se concreten, así como las ideas de 
adhesión a la resistencia voluntaria e individual ‒como de 
Etienne de La Boétie‒ son imposibles. 

“Al igual que el fuego de una pequeña chispa se hace 
grande y no cesa de crecer, pues cuanta más leña 
encuentra a su paso más abrasa, aunque acaba por 
consumirse y apagarse por sí solo si se lo deja de 
alimentar, los tiranos, cuanto más saquean, más exigen, 
cuanto más arruinan y destruyen, más se los alimenta y 
más se los ceba; se consolidan entonces aún más y se 
hacen siempre más fuertes con el fin de aniquilar y 
arrasarlo todo. Pero, si no les diéramos nada, si no les 
obedeciéramos, aun sin luchar contra ellos ni atacarlos, 



se quedarían desnudos y vencidos, al igual que el árbol, 
cuyas raíces ya no reciben savia, pasa a ser muy pronto 
un tronco seco y muerto”.124 

La otra forma de acción contra los mecanismos de 
dominación es acumular fuerza social suficiente para vencer 
la fuerza de los aparatos oficiales de represión. Sin embargo, 
la organización y articulación de una resistencia fuerte es 
dilatada y aparatosa, por lo tanto, fácil de identificar. Así, el 
poder tendrá tiempo para actuar antes que la articulación se 
torne amenazadora. Sólo si quien detenta el poder fuera 
muy descuidado y desatento al crecimiento de su oposición, 
o si hubiera colaboración de los “medio dominados” que 
componen el poder, habrá posibilidad de acumular esta 
fuerza por parte de la resistencia. Por este motivo, son raros 
los instantes en la historia en que tuvimos una resistencia 
activa articulada armada, que realmente amenaza 
corromper el dominio y los poderes existentes. La cuestión 
fundamental parece ser ésta, más allá del instrumento 
ideológico eficiente que el sistema detenta, los resistentes 
no parecen saber mucho como luchar (y organizarse) contra 
los poderes constituidos. 

Para el poder es importante desmantelar las tentativas de 
articulación desde su nacimiento, pues es mejor enfrentar a 
sus enemigos uno a uno, separados y desarticulados. De esta 

 

124 El discurso de la servidumbre voluntaria, Etienne de la Boétie. Utopía 

libertaria, Buenos Aires, 2008. 



manera el poder tendría toda su organización contra un solo 
agente y evitaría la asociación, que es un importante 
instrumento de ampliación de la fuerza social. Por eso, el 
poder invierte fuertemente en mecanismos de control e 
información. La articulación de la resistencia debe ser 
evitada de cualquier manera, hasta porque el costo de 
mantener una vigilia sobre las tentativas de articulación de 
los opositores es mucho menor que tener que entrar en 
lucha con una fuerza social ya estructurada y fortalecida. El 
poder tal vez no genere el individualismo, la falta de 
comunicación, la segregación, los preconceptos, las “tribus”, 
la falta de solidaridad, la competencia, la desconfianza 
generalizada, el aislamiento y hasta la individualización, pero 
ciertamente hace uso de todos estos factores. Además, el 
poder intenta castigar, de forma ejemplar, uno a uno a los 
resistentes que intentan articularse, a fin de inhibir nuevas 
iniciativas de los sojuzgados. 

Por todos estos factores, nuestro modelo de resistencia 
apunta al camino de mantener una organización bien 
estructurada, compuesta por militantes dedicados y 
conscientes, articulada con sectores simpatizantes dentro 
del poder. Esta organización, aunque pequeña, si consigue 
perpetuarse por un largo periodo y sabe fortalecerse y minar 
las bases del poder, tendrá oportunidades de asumir el 
“status de poderosa” o hasta promover una revolución, en 
el caso que sepa cual es el momento preciso de radicalizar 
sus acciones.



 

 

 

 

 

Capítulo 13  

EL ANARQUISMO Y SU LUCHA 

 

“El socialismo no es más que un medio de agitación del 
individualismo: entiende que, para conseguir alguna 
cosa, es necesario organizar una acción común, una 
‘potencia’.121 No quiere alcanzar la sociedad como 
finalidad del individuo, sino la sociedad como medio para 
tomar muchos posibles individuos. Este es el instinto de 
los socialistas, al respecto de lo que frecuentemente se 
engañan (sin olvidar que para conseguir sus fines es 
preciso muchas veces engañar a otros). 

El anarquismo, por su lado, es sólo el medio de 
agitación del socialismo; con sus procesos despierta 
temor, con el temor comienza a fascinar y a aterrorizar: 

 

121 Potencia aquí es igual a fuerza. 



de antemano atrae a su lado hombres valientes y 
audaces, hasta en el dominio espiritual”.122  

Aramos un largo camino hasta llegar a este capítulo. En la 
presentación de nuestro trabajo dejamos claro que 
teníamos un público objetivo, los militantes del movimiento 
anarquista. La planificación inicial de este capítulo era 
hacerlo más sucinto y objetivo. Pero, por obra de la 
casualidad, este texto puede ser leído por curiosos que nada 
saben sobre el anarquismo. Si diéramos el tratamiento 
planeado al principio, este lector curioso nada entendería y, 
peor aún, terminaría reforzando una visión equivocada del 
anarquismo,123 lo que sería lamentable. Por eso, optamos 
por hacer una breve introducción de lo que es el anarquismo, 
para entonces entrar en la discusión y revisión de los 
principios y objetivos del movimiento bajo la luz de lo que 
desarrollamos en este trabajo. 

Los detentores del poder y sus intelectuales 

“Han tratado de asociar la palabra anarquía al caos y al 
desorden. Pero la noción de desorden total y 
generalizado está muy lejos de su sentido original. La 
palabra ‘anarquía’ tiene su origen en el griego ‘anarckos’ 
(‘an’ = no + ‘arckos’ = arconte). O sea, anarquía significa 

 

122 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 

123 El fragmento del texto de Nietzsche, arriba, ilustra la imagen que el 

hombre común tiene del anarquismo. 



sin dominación, sin “arconte”, sin autoritarismo, sin 
jerarquías. Negando el principio de autoridad‒poder, los 
anarquistas luchan por una futura organización de 
sociedades libres (autogestionarias), basadas en la 
solidaridad, en la igualdad, en la socialización política y 
en la armonía con el medio ambiente. Sociedades 
fundadas en el socialismo, socialización de los medios 
materiales e intelectuales de las decisiones políticas. Esto 
implica la transformación de la propiedad privada en 
propiedad común, no habiendo lugar para la explotación 
de ningún ser humano, al mismo tiempo produciendo 
nuevas formas de organización socio‒política y un 
cambio en los valores, en la ética y el 
comportamiento”.124 

A pesar de todas las especulaciones sobre el origen del 
anarquismo, como, por ejemplo, considerar la “Escuela 
filosófica Cínica” como su precursora, el anarquismo como 
movimiento socio‒político surgió recién en el siglo XIX. El 
capitalismo creó una nueva clase, la clase obrera y, con ella, 
la insatisfacción con las precarias condiciones de vida, la 
explotación y los sueños de emancipación. Es en esta mezcla 
cultural que surgen, dentro de la “Primera Internacional 
Socialista” (AIT ‒ Asociación Internacional de los 
Trabajadores), ideas que convergerían en aquello que fue 
caracterizado posteriormente como anarquismo. En las 

 

124 Tomado del documento‒manifiesto “Lucha y Organización” de 1996, 

difundido en el proceso de “Construcción Anarquista Brasilera”. 



discusiones de la Primera Internacional estaba la divergencia 
en cuanto a la táctica a ser adoptada por la asociación. 
Aquellos que seguían a Marx y a Engels, principalmente 
trabajadores del norte europeo e Inglaterra, creían que el 
Estado debería ser tomado y usado como instrumento 
posrevolucionario hasta alcanzar el comunismo. Los 
trabajadores principalmente de la Europa meridional, junto 
a Bakunin, ya creían que la verdadera revolución tendría que 
aniquilar al Estado también, ya que los trabajadores 
terminarían siendo esclavizados por esta institución, esta 
corriente sería identificada como anarquista. 

La diferencia de los anarquistas en relación a los marxistas 
es que los últimos no tienen ninguna comprensión de la 
lógica del poder. O sea, piensan que el poder es un 
instrumento neutro, que depende quien lo detente, podrá 
ser bueno o malo. Como ya vimos el poder tiene una lógica 
independiente de la voluntad de su jefe. Quien detenta el 
poder, tiene que someterse a su lógica si quiere que su 
fuerza se perpetúe como poder. De esta forma, los marxistas 
creen que acabando con el poder del capital y tomando el 
aparato del Estado podrán construir su Utopía. Tal vez creen 
en esto con buena intención, pero no deja de ser ingenuo. 

La historia mostró que los anarquistas tenían razón, sin 
embargo, el movimiento fue señalado como un “grupo de 
locos” que estaban simplemente contra el Estado. No es así. 
Así como los marxistas, los anarquistas anhelan el 
comunismo, pero tenían claro que las propuestas marxistas 



reducirían a la clase trabajadora a la esclavitud, como 
sucedió en los países del este europeo. La caracterización del 
anarquismo solamente como un movimiento que lucha 
contra la existencia del Estado, terminó generando todo tipo 
de absurdos. Liberales contrarios a la interferencia del 
Estado en la economía terminaron diciendo ser 
simpatizantes del anarquismo. Estos caraduras se olvidan de 
mencionar que el anarquismo presupone también el fin del 
capitalismo. Otros son los partidarios de la socialdemocracia, 
que son simpatizantes de las ideas libertarias y respetan 
nuestra historia, pero no creen que sea factible y, por esto, 
se reivindican “medio anarquistas”. Estos, desdichados, no 
entendieron nada. ¿Cómo puede un simpatizante del 
anarquismo afiliarse a un partido político que va a luchar por 
el control del Estado? Pero lo peor no es el efecto al exterior 
del movimiento. Los mismos anarquistas terminaron 
confundiéndose y limitando su discurso a la oposición al 
Estado, olvidándose la lucha mayor contra el capitalismo ‒
lucha que fue prácticamente monopolizada por los 
marxistas‒. 

Comencemos nuestra revisión exactamente por la 
cuestión del Estado. El Estado es solamente una estructura 
más de dominación y de poder del capitalismo. La simple 
destrucción del Estado tendrá como consecuencia la 
creación de ejércitos privados bajo el mando de un hombre 
(como en el tráfico de drogas en Brasil) que garantizarían la 
propiedad privada de un área y, en consecuencia, la 



continuidad del status quo. Esto sin la fachada democrática 
y constitucional. O sea, llegamos a un momento histórico en 
que el poder capitalista puede prescindir del Estado, así 
como el capital no necesita más de la personificación del 
capitalista. En suma, ya estamos en el caos, pues nuestra 
realidad (con el Estado) no es muy diferente de una probable 
situación en que un hombre mande con mano de hierro en 
toda un área. 

Desde el punto de vista de un anarquista, la revolución no 
puede limitarse a la destrucción del Estado, tampoco a la 
sola toma de los medios de producción. Estas medidas 
constituyen parte del proceso revolucionario. ¿Entonces, 
qué es la revolución? Dijimos en el capítulo “Dominio” que 
la revolución es la toma del poder por los exdominados. Y es 
esto mismo, sólo existe una revolución cuando cambiamos 
la estructura de dominio de la sociedad, alterando la relación 
de poder que establece el orden. O sea, no existe revolución 
sin la participación de los dominados. Muy bien, pero una 
revolución puede sacar a un grupo de la dominación y poner 
a otro en su lugar. No obstante, el anarquista no lucha por 
cualquier revolución. El anarquista lucha contra el orden 
impuesto por las instituciones que dominan y, 
consecuentemente, alienan. O sea, para el anarquista, la 
sociedad pos‒revolucionaria no debe admitir que ninguna 
organización tenga poder gracias a la fuerza social obtenida 
a través de la alienación de algún agente. La sociedad 
revolucionaria admitirá el poder, pero no tolerará de forma 



alguno la dominación. El único poder legítimo es el 
constituido por la suma de la fuerza social de agentes 
autónomos, que libremente elegirán integrar una 
organización para construir un proyecto. Así deberá 
constituirse el poder revolucionario. En suma, la verdadera 
revolución social debe poner fin a las relaciones de 
dominación. 

En este caso la soñada sociedad anarquista tendría 
conflictos, lucha por el poder, opresión, insatisfacción de 
algunos, por lo tanto nadie sería usado para construir 
aquello que no defiende voluntariamente, ya que todas las 
organizaciones serían autogestionadas. La autogestión tiene 
que ser percibida como el medio de organización social 
típicamente anarquista, pues a través de ella podemos tener 
una relación de poder sin dominación. 

El mensaje principal de este trabajo para los anarquistas es 
la revisión de nuestros objetivos. El poder no es algo 
necesariamente antipopular, a pesar de ser siempre 
opresivo. El poder popular legítimo debe existir para oprimir 
los planes de la tiranía, que siempre surgen en las cabezas de 
algunos agentes. La sumisión al poder es una relación social 
natural y que puede ser saludable ‒a pesar de no ser 
deseable‒. No estamos contra el poder (que puede ser 
popular) y la opresión (que puede estar contra un tirano) en 
sí. Nuestra gran lucha es para terminar con las relaciones de 
dominación. Esto engloba derrumbar el Estado y tomar los 
medios de producción, además de mostrar que otras 



instituciones también necesitan ser revolucionadas como los 
sindicatos jerarquizados, consejos de estudiantes 
autoritarios, etc. Esta posición firme contra la dominación se 
debe a la condición deshumana que ella impone a los 
agentes. El dominado pierde la capacidad de definirse como 
fuerza oponente, como saboteador, como dueño de 
intereses contrarios, en suma, es la pérdida de la capacidad 
de ubicarse como resistencia. Y esto significa la anulación del 
dominado como agente en las relaciones sociales. No 
situándose socialmente, castra su voluntad, pierde la 
iniciativa y la creatividad. En suma, no existe como agente. O 
sea, se vuelve no‒fuerza social para si, para que esta misma 
fuerza sea usada por otro. El dominio es un proceso de 
consumo de vidas sin que haya homicidio.125 

Sabemos la polémica que estamos comenzando, 
principalmente porque afirmamos que los sueños cándidos 
de los anarquistas de construir una sociedad sin relaciones 
de poder y con libertad total son inalcanzables. 
Teóricamente es posible que haya una sociedad sin dominio 
y poder, en consecuencia, sin opresión y con libertad social 
total. Pero en la práctica, esto sería imposible, pues 
estaríamos anhelando una sociedad en la que todos 
estuviesen de acuerdo en todo. Donde no hubiera 

 

125 Existe una consecuencia práctica de este principio en nuestra 

militancia. El delegado, cuando es enviado a un congreso, debe pronunciarse 

solo en la defensa de lo que cree, en caso contrario estará alienado y 

dominado. Pero al votar debe seguir aquello que fue determinado por la 

asamblea, ya que el voto no es suyo, sino de aquellos que lo enviaron. 



divergencias de ideas y de prioridades. Tal vez eso pueda 
logarse en un pequeño poblado, bajo la batuta de un líder 
mesiánico, pero nunca en una sociedad mayor. El poder 
tiene que existir, sin embargo, de forma repartida y sin el 
dominio. Queremos decir que cada individuo debe cargar 
solamente su fuerza social y el poder debe surgir 
naturalmente cuando un grupo mayor de personas imponga 
algo a otro. 

En cuanto a la idea de libertad social total para todos, no 
sirve siquiera para propaganda política. El hombre medio no 
es bobo y percibe que esto es imposible, además de asociar 
esta propuesta confusamente. La libertad total para todos 
nunca existirá, aún en una sociedad autogestionaria, pues 
todos deberán estar sometidos al poder de las instituciones 
autogestionadas. Luego, existirá un orden social, pero 
establecido por instituciones que no tienen su fuerza social 
constituida por dominantes/alienados. 

La libertad que debemos predicar es la libertad relativa al 
dominio, a la alienación y al mando. Además de las libertades 
relativas al bienestar social, que necesariamente deberán 
existir para que todos los agentes sociales tengan autonomía 
para actuar. 

O sea, los seres humanos deberán estar libres de hambre, 
de miseria, de falta de asistencia médica, de falta de 
saneamiento, de racismo, de discriminación de género y 
credo... En suma, estamos intentando redefinir nuestros 



horizontes, ajustando las lentes para que quede claro 
aquello que estaba borroso. Sin embargo, continuamos en la 
senda hacia una sociedad preocupada en promover el 
“bienestar” del ser humano, y no la acumulación del capital 
o el dominio totalitario del Estado. Aprovechamos, de esta 
forma, aquello que los marxistas dejaron de lado en las ideas 
de Marx. En una nueva sociedad no puede haber alienación, 
si no, no tendremos ninguna mejora en la condición humana, 
no habiendo así, ningún desarrollo social. 

Aprovechemos para volver a analizar algunas de las 
visiones equivocadas de todos los movimientos 
revolucionarios, entre los cuales algunos anarquistas están 
incluidos. 

Aristóteles en “La Política” apunta: 

“Un segundo motivo de perturbación aparece cuando 
algunos están en la extrema indigencia y otros en la 
opulencia...”.126  

Aristóteles tiene una visión formal del mundo, no percibe 
las cosas desde la perspectiva del poder. Desde el punto de 
vista formal, realmente la miseria puede causar 
perturbaciones, con todo, éstas son instrumentadas por el 
poder. Lo triste de esta historia, sin embargo, son los 
movimientos revolucionarios que caen en el discurso de la 
formalidad institucional y encuentran que tales 

 

126 A política, Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 1998. 



perturbaciones pueden ser revolucionarias. Aquel que 
siempre estuvo en la miseria no se rebela, en verdad, la 
miseria devasta. Y la reacción del miserable, si la hay, es 
como máximo redistribuidora de la renta. La reacciones 
redistributivas son hurto, asalto, prostitución, asesinos a 
sueldo, etc. ‒que desde el punto de vista formal pueden ser 
interpretadas como perturbaciones del orden‒. Pero 
necesitamos analizar la cuestión del prisma de poder. La 
miseria resulta en un perfecto estado de dependencia, el 
miserable es mucho más fácil de ser dominado, luego, la 
continuación de la miseria es interesante al poder. O sea, el 
poder se aprovecha de la condición miserable de algunos 
agentes para conseguir dirigir la ejecución de los servicios 
más sórdidos como los de los asesinos y las prostitutas. Más 
allá de eso, las reacciones “perturbadoras” del orden, como 
los asaltos, justifican la existencia de un aparato de 
represión. En verdad, en ningún momento estas reacciones 
de los miserables ponen en riesgo la estructura del sistema, 
muy por el contrario, son instrumentalizadas por este. 

Aquí podemos complementar con Maquiavelo: 

“El apoyo del pueblo es indispensable. Y uno de los más 
poderosos remedios que un príncipe tiene contra los 
conspiradores es no ser odiado por el pueblo, pues 



siempre quien conjura cree que el aniquilamiento del 
príncipe satisface al pueblo”.127 

Es común que el revolucionario piense que todo aquel que 
no ocupe las posiciones más altas de la pirámide social está 
descontento con sus gobernantes y, en consecuencia, con el 
orden vigente. Peor aún es creer que este desprestigiado 
apoyará una acción revolucionaria solamente por ser pobre. 
Nada más equivocado. La miseria al llevar a la completa 
dependencia, crea la condición ideal para la completa 
alienación y la dominación. Así, el miserable podrá tener 
verdadera adoración por el gobernante que crea un 
comedor público que reparte “sopa a los necesitados”.128 O 
sea, se compra la admiración de un miserable con casi nada. 
Además de eso, los aspectos psicológicos que conducen a un 
individuo a apoyar a un príncipe están disociados de su 
condición material. 

Otra manía ridícula de los movimientos revolucionarios 
son las personificaciones fallidas. En tanto éstas son 
utilizadas solamente como propaganda primaria y 
panfletaria, todo bien. Pero lo peor es cuando el movimiento 
comienza a creer en estas personificaciones. El poder en el 
mundo contemporáneo no necesita más de las figuras del 
capitalista, del estadista, del líder, etc. La sustitución de 
nombres no alterará en nada las instituciones que ellos 

 

127 O principe, Nicolás Maquiavelo. Moraes, São Paulo, s/d. 

128 Luego, el lumpen no es revolucionario. 



representan. Aún así, vemos demostraciones sinceras de 
odio personal, como las dirigidas a algunos empresarios o 
políticos. Solamente matarlos, por ejemplo, puede rendir 
algunos dividendos políticos, nada más que eso. La única 
forma de que eso tenga alguna eficiencia desestabilizadora 
es el homicidio sistemático de todos los que asuman el 
liderazgo de una institución, pero la realización de esta tarea 
es un verdadero trabajo de Hércules. Aún así, la acción no 
recaería sobre un hombre, sino sobre todos los que 
ocupasen determinada posición en la institución. 

Como comenzamos con Nietszche este capítulo, también 
vamos a cerrarlo con él. 

“Quieren la libertad cuando aún no tienen el poder. 
Apenas comienzan a tenerlo quieren la supremacía. Si no 
tienen éxito (si son demasiado débiles para esto), piden 
justicia, que quiere decir, derechos iguales”.129 

Es un desacierto pensar que alguien va a ceder algo si no 
está obligado a eso. El lamento por justicia y derechos 
iguales es poético, pero no pasa de ser un discurso de 
débiles. Nada de eso tiene efecto si no hay una fuerza social 
para imponer. Y quien tiene fuerza social para imponerse no 
va a querer derechos iguales para todos, pues querrá 
imponer sus voluntades. Por lo tanto, la revolución no tendrá 
lugar en tanto la conciencia de los poderosos tenga peso. 

 

129 Vontade de potencia, Friedrich Nietzsche. Tecnoprint, Río de Janeiro, 

s/d. 



Mucho menos a través del espontaneísmo de las masas. 
Solamente la organización y la acumulación de fuerza social 
será capaz de derribar a largo plazo el poder constituido. En 
cuanto a derechos iguales, en alguna medida, tampoco 
somos sus partidarios, pues pensamos que todos los 
trabajadores tienen los mismos derechos, pero sus 
explotadores sólo tienen el derecho a un agujero con siete 
pies de tierra encima. 

Estamos terminando este trabajo, agradeciendo a todos 
los que destinaron tiempo a su lectura. A los compañeros del 
movimiento anarquista, esperamos haber contribuido a 
nuestras discusiones. A los que estudian las relaciones de 
poder, esperamos que la lectura haya enriquecido sus 
reflexiones. Por fin, aquellos que por otra motivación 
cualquiera nos hayan acompañado, esperamos al menos 
haber estimulado interés sobre el tema y el anarquismo, con 
esperanzas de haber ganado un simpatizante más para la 
causa ácrata. Pero un simpatizante es más que un ser 
influenciado por nuestro mensaje, es una puerta más que se 
abre al movimiento.



 

 
 

 

 

 

 

Anexos 

ASPECTOS PSICOLÓGICOS RELACIONADOS



 

 

 

 

"FUNÇAO DO ORGASMO" 

"EL IRRACIONALISMO FASCISTA" (RESUMEN)  

 

Wilhelm Reich 

 

“La era autoritaria y patriarcal de la historia humana 
intentó mantener bajo control los impulsos antisociales por 
medio de prohibiciones morales compulsivas. Es de esta 
manera que el hombre civilizado, si en verdad puede 
llamarse civilizado, desarrolló una estructura psíquica que 
consiste en tres estratos. En la superficie, usa la máscara 
artificial del autocontrol, de la falsa delicadeza compulsiva y 
de la pseudo socialidad. Esta máscara esconde el segundo 
estrato, el ‘inconsciente’ freudiano, en el cual, sadismo, 
avaricia, sensualidad, envidia, perversiones de todo tipo, etc. 
son mantenidos bajo control, no siendo sin embargo causa 
de la más leve cantidad de energía. Este segundo estrato es 



el producto artificial de una cultura negadora del sexo y en 
general, es sentido conscientemente como un enorme vacío 
interior y como desolación. Por debajo de esto, en la 
profundidad, existen y actúan socialmente la sexualidad 
natural, la alegría espontánea en el trabajo y la capacidad 
para el amor. Este tercero y más profundo estrato, que 
representa el núcleo biológico de la estructura humana, es 
inconsciente y temido. Está en desacuerdo con todos los 
aspectos de la educación y del control autoritarios. Al mismo 
tiempo, es la única esperanza real que el hombre tiene para 
dominar un día la miseria social. 

(...) Si el hombre es un ser anti‒social o una masa de 
protoplasma reaccionando de un modo peculiar e irracional 
depende de que sus necesidades biológicas básicas estén en 
armonía o en desacuerdo con las instituciones que el creó 
para sí. En vista de eso, es imposible liberar al trabajador de 
la responsabilidad que carga para la regulación, o falta de 
regulación, de la energía biológica, esto es, para la economía 
social e individual de su energía biológica. Una de sus 
características más esenciales viene a ser esa de sentirse 
felicísimo en sacar la responsabilidad ‒de si mismo y 
colocarla en algún führer o político‒, pues no se comprende 
más y, en verdad, teme de sí mismo y sus instituciones. Está 
desamparado, es incapaz para la libertad y suspira por la 
autoridad porque no puede reaccionar espontáneamente; 
está acorazado y quiere que se le diga lo que debe hacer, 



porque está lleno de contradicciones y no puede confiar en 
si mismo. 

(...) Después de la primera guerra mundial, que destruyó 
muchas instituciones autoritarias compulsivas, las 
democracias europeas querían ‘conducir el pueblo a la 
libertad’. Pero ese mundo europeo luchando por la libertad 
cometió un grandísimo error de cálculo. No consiguió ver lo 
que millones de años de supresión de las energías vitales en 
el hombre habían producido por debajo de la superficie. No 
consiguió ver el efecto universal de la neurosis de carácter. 
La seria catástrofe de la llaga psíquica, esto es, la catástrofe 
de la estructura irracional del carácter humano, barrió vastas 
partes del mundo bajo la forma de la victoria de las 
dictaduras. Lo que el barniz superficial de la buena educación 
y un autocontrol artificial habían refrenado durante tanto 
tiempo irrumpía ahora en acción, completado por las propias 
multitudes en lucha por la libertad: en los campos de 
concentración, en la persecución a los judíos, en la 
aniquilación de toda la decencia humana, en la destrucción 
sádica y divertida de ciudades enteras por aquellos que solo 
son capaces de sentir vida cuando marchan a paso de ganso, 
como en Guernica en 1936, en la monstruosa traición a las 
masas por los gobiernos autoritarios, que alegan representar 
el interés del pueblo, en la subversión de decenas de millares 
de jóvenes que ingenua y desamparadamente creían estar 
sirviendo a una idea, en la destrucción de miles de millones 
de dólares de trabajo humano: simple fracción de lo que 



sería suficiente para eliminar la pobreza del mundo entero 
(...) 

(...) En el fascismo se volvió patente la dolencia psíquica de 
las masas (...) 

Los opositores del fascismo ‒demócratas liberales, 
socialistas, comunistas, economistas marxistas y no 
marxistas, etc.‒, buscaban la solución del problema en la 
personalidad de Hitler o en los errores políticos formales de 
los varios partidos democráticos de Alemania. Cualquiera de 
las soluciones significaba reducir o trasladar el flagelo a la 
miopía individual o la brutalidad de un solo hombre. En 
realidad, Hitler era meramente la expresión de la 
contradicción trágica entre las ansias de libertad y el miedo 
real a la libertad. 

El fascismo alemán dejó bien claro que no operaba con el 
pensamiento y la sabiduría del pueblo, sino con sus 
reacciones emocionales infantiles. Ni su programa político ni 
cualquiera de sus muchas y confusas promesas económicas 
llevó al fascismo al poder y lo garantizó ahí en el período 
siguiente: pero sí, en gran parte, fue apelar a un sentimiento 
mítico y oscuro, a un deseo vago y nebuloso y al mismo 
tiempo extraordinario y poderoso. Aquellos que no 
entendieron eso, no entendieron el fascismo que es un 
fenómeno internacional. 



El irracionalismo en los movimientos de masa del pueblo 
alemán puede ser ilustrado por las siguientes 
contradicciones: el pueblo alemán quería libertad. Hitler les 
prometió autoridad, liderazgo estrictamente dictatorial, con 
exclusión explícita de cualquier libertad de expresión. 
Diecisiete millones, sobre treinta y un millones de electores, 
llevaron exultantes a Hitler al poder en 1933. Aquellos que 
observaban los acontecimientos con los ojos abiertos sabían 
que las multitudes se sentían desamparadas e incapaces de 
asumir la responsabilidad de la solución de los problemas 
sociales caóticos, dentro de la antigua estructura política y 
del antiguo sistema de pensamiento. El führer podía hacerlo, 
y lo haría por ellas. 

Hitler prometió eliminar la discusión democrática de las 
opiniones. Millones de personas se congregaron en torno de 
él. Estaban cansadas de esas discusiones porque esas 
discusiones siempre habían ignorado sus necesidades diarias 
personales, esto es, aquello que era subjetivamente 
importante. No querían discusiones respecto del 
‘presupuesto’ o de los ‘intereses partidarios’. Lo que querían 
era un conocimiento verdadero y concreto respecto de la 
vida. No pudiendo conseguirlo echaron mano de un guía 
autoritario, y la ilusoria protección que él les prometía. 

Hitler prometió terminar con la libertad individual y 
establecer la ‘libertad nacional’. Millones de personas 
cambiaron con entusiasmo la posibilidad de la libertad 
individual por una libertad ilusoria, esto es, una libertad a 



través de la identificación con una idea. Esa libertad ilusoria 
se libraba de toda responsabilidad individual. Suspiraban por 
una ‘libertad’ que el führer iba a conquistar y garantizar para 
ellas: la libertad de gritar, la libertad de huir de la verdad 
hacia las mentiras de un principio político, la libertad de ser 
sádicos, la libertad de jactarse ‒a despecho de la propia 
nulidad‒ de ser miembros de una raza superior, la libertad 
de atraer mujeres con sus uniformes, en vez de sacrificarse 
por las luchas concretas por una vida mejor, etc. 

El hecho de que millones de personas fueron siempre 
enseñadas a reconocer una autoridad política tradicional, en 
vez de una autoridad basada en el conocimiento de los 
hechos, constituye la base sobre la cual la exigencia fascista 
de obediencia puede actuar. Por eso el fascismo no era una 
nueva filosofía de vida, como sus amigos y muchos de sus 
enemigos querían hacer creer al pueblo, menos aún tenía 
que ver con una revolución racional contra condiciones 
sociales intolerables. El fascismo es meramente la extrema 
consecuencia reaccionaria de todas las anteriores formas no 
democráticas de liderazgo dentro de la estructura del 
mecanismo social. Así mismo la teoría racial no era nada 
nuevo, era sólo la continuación lógica y brutal de las viejas 
teorías de la herencia, y de la degeneración (...) 

Lo que era nuevo en el movimiento fascista de masas era 
el hecho de que la extrema reacción política consiguió usar 
los profundos deseos de libertad de las multitudes. Un ansia 
intensa de libertad por parte de las masas sumado al miedo 



a la responsabilidad que la libertad acarrea producen la 
mentalidad fascista, tanto ese deseo y ese miedo se 
encuentran en un fascista, como en un demócrata. Nuevo en 
el fascismo era que las masas populares aseguraran y 
completaran su propia sumisión. La necesidad de una 
autoridad probó que era más fuerte que la voluntad de ser 
libre. 

Hitler prometió la supremacía del hombre. Las mujeres 
serían relegadas al ámbito de la casa y de la cocina, les sería 
negada la posibilidad de independencia económica y serían 
excluidas del proceso de formación de la vida social. Las 
mujeres, cuya libertad personal había sido aplastada durante 
siglos, que habían desarrollado un miedo especialmente 
fuerte para llevar una existencia independiente, fueron las 
primeras en aclamarlo. 

(...) La decepción por parte de millones de personas en 
cuanto a las organizaciones liberales sumado a la crisis 
económica y un irresistible deseo de libertad produce la 
mentalidad fascista, esto es, el deseo de entregarse a una 
figura autoritaria de padre. 

(...) La fijación a la idea de libertad conduce al fascismo a 
menos que se haga un esfuerzo decidido y consistente para 
inculcar a las multitudes una voluntad firme de asumir la 
responsabilidad de la vida de todos los días; y a menos que 
haya una lucha igualmente decidida y consistente para 



establecer las precondiciones sociales de esa 
responsabilidad. 

(...) Pero la crisis económica mundial entre 1929 y 1933 
confrontó a las masas populares con la amarga pobreza 
mundial. No les era ni social ni individualmente posible 
dominar esa pobreza por sí mismos. Hitler apareció y declaró 
ser un führer mundial, omnipotente y omnisciente, enviado 
por Dios, que podría apartar esa miseria del mundo. 

Durante años Alemania había luchado en las escuelas y 
universidades por el comienzo de un sistema escolar liberal, 
por la actividad espontánea y por la autodeterminación de 
los estudiantes. En la amplia esfera de la educación, las 
autoridades democráticas responsables se aferraron al 
principio autoritario, que introducía en el estudiante miedo 
a la autoridad y, al mismo tiempo, lo incitaba a entregarse a 
formas irracionales de rebelión. Las organizaciones 
educacionales liberales no disfrutaban de ninguna 
protección social. Por el contrario, eran totalmente 
dependientes del capital privado, además de estar expuestas 
a graves peligros. No sorprende, por lo tanto, que esos 
movimientos incipientes en dirección a la reestructuración 
no compulsiva de las masas populares permaneciesen 
reducidos como una gota en el océano. La juventud se 
congregaba en torno de Hitler, por millares. Él no les imponía 
cualquier responsabilidad, sólo construyó sobre sus 
estructuras, que habían sido previamente moldeadas por las 
familias autoritarias. Hitler triunfaba en el movimiento de la 



juventud porque la sociedad democrática no había hecho 
todo lo que era posible para educar al joven en el sentido de 
llevar una vida responsable y libre. 

En lugar de la actividad espontánea, Hitler prometió el 
principio de la disciplina compulsiva y del trabajo obligatorio. 
Varios millones de trabajadores y empleados alemanes 
votaron a Hitler. Las instituciones democráticas no sólo no 
habían conseguido enfrentar el desempleo, sino que cuando 
llegó, se mostraron claramente temerosas de enseñar a las 
multitudes trabajadoras a asumir la responsabilidad por la 
realización de su trabajo. Educados para no entender nada 
respecto del proceso del trabajo (impedidos en verdad de 
entenderlo), acostumbrados a ser excluidos del control de la 
producción, y a recibir apenas, su salario, esos millones de 
trabajadores y empleados podían aceptar fácilmente el viejo 
principio, de manera intensificada. Podían ahora 
identificarse con ‘el Estado’ y ‘la nación’, que eran ‘grandes’ 
y ‘fuertes’. Hitler declaró abiertamente en sus escritos y en 
los discursos que, porque las masas populares eran infantiles 
y femeninas, sólo repetían lo que habían inculcado en ellas. 
Millones de personas lo aclamaron, pues, ahí estaba un 
hombre que quería protegerlas. 

Desde los tiempos antiguos, la ‘preservación de la familia’ 
fue, en Europa, un patrón abstracto, tras el cual se escondían 
los pensamientos y acciones más reaccionarias. Alguien que 
criticase a la familia autoritaria compulsiva, y la distinguiese 
del relacionamiento natural de amor entre los hijos y los 



padres, era un ‘enemigo de la patria’, un ‘destructor de la 
sagrada institución de la familia’, un anarquista. A medida 
que Alemania se fue volviendo cada vez mas industrializada, 
los lazos familiares entraron en agudo conflicto con esa 
industrialización colectiva. No había una sola organización 
oficial que osase señalar aquello que era nocivo a la familia 
y resolver el problema de la represión de los niños por los 
padres, de los odios familiares, etc. La familia alemana 
autoritaria típica, particularmente en el campo y en las 
ciudades pequeñas, incubaba la mentalidad fascista por 
millones. Esas familias modelaban al niño de acuerdo con el 
modelo del deber compulsivo, de la renuncia, de la 
obediencia absoluta a la autoridad, que Hitler sabía como 
explotar brillantemente. Apoyando la ‘preservación de la 
familia’ y, al mismo tiempo, apartando al joven ‒de la familia 
hacia los grupos de juventudes‒, el fascismo tenía en 
consideración tanto los lazos familiares como la rebelión 
contra la familia. Resaltando la identidad conmueven 
‘familia’, ‘nación’ y ‘Estado’, el fascismo tornó posible una 
transición suave desde la estructura de la familia hacia la 
estructura del estado fascista. Es verdad que ni un solo 
problema de familia, ni las necesidades reales de la nación 
eran resueltos por esa transición: pero ésta permitía que 
millones de personas transfiriesen sus lazos de familia 
compulsiva hacia la ‘familia’ mayor, la nación. El fundamento 
estructural de esa transferencia había sido bien preparado 
durante miles de años. La ‘madre Alemania’ y el ‘Dios padre 
Hitler’ se convirtieron en los símbolos de las emociones 



infantiles profundamente arraigadas. Identificados con la 
‘fuerte y única nación alemana’, cada ciudadano, por mas 
extraño o miserable que se sintiese, podía significar algo, 
aunque fuese de manera ilusoria. Finalmente, el interés de 
la ‘raza’ era capaz de absorber y disimular las fuentes sueltas 
de la sexualidad. Adolescentes podían entregarse ahora a las 
relaciones sexuales si alegaban estar engendrando hijos 
interesados en el perfeccionamiento racial. 

(...) El anhelo inconsciente del placer sexual en la vida y de 
la pureza sexual, unido al miedo de la sexualidad natural y al 
horror de la sexualidad perversa, produce el fascismo y el 
sádico antisemitismo (...) 

(...) Los fascistas afirman estar efectuando la ‘revolución 
biológica’. La verdad es que el fascismo pone totalmente en 
evidencia el hecho de que la función vital en el hombre se 
volvió neurótica (...)”. 

  



 

 

 

 

EROS Y CIVILIZACIÓN (FRAGMENTOS)  

 

Herbert Marcuse 

 

“La represión es un fenómeno histórico. La dominación 
efectiva de los instintos, mediante controles represivos, no 
está impuesta por la naturaleza, sino por el hombre. El padre 
primigenio, como arquetipo de la dominación, inicia la 
relación en cadena de la esclavización, rebelión y 
dominación reforzada, que caracteriza la historia de la 
civilización. Pero desde la primera y prehistórica 
restauración de la dominación, después de la primera 
rebelión contra esta, la represión externa fue siempre 
apoyada por la represión interna: el individuo esclavizado 
introyecta sus señores y sus órdenes en el propio aparato 
mental. La lucha contra la libertad se reproduce en la psiquis 
del hombre, como la autorrepresión del individuo reprimido 
y su auto represión apoya, alternativamente, a los señores y 



sus instituciones. Es esa dinámica mental que Freud devela 
como dinámica de la civilización. 

Según Freud, la modificación represiva de los instintos, 
bajo el principio de realidad, es impuesto y mantenido por la 
‘eterna lucha primordial por la existencia...que persiste 
hasta hoy’. Las carencias o necesidades vitales enseñan al 
hombre que no puede satisfacer libremente sus impulsos 
instintivos, que no puede vivir bajo el principio del placer. El 
motivo de la sociedad, al imponer la modificación decisiva de 
la estructura instintiva, es, entonces, económico, como no 
tiene medios suficientes para sustentar la vida de sus 
miembros sin trabajo por parte de ellos, (la sociedad) trata 
de restringir el número de sus miembros y desviar sus 
energías de las actividades sexuales hacia el trabajo. 

La carencia, o escasez, predominante ha sido organizada 
de modo tal, a través de la civilización (aunque de modos 
diferentes), que no ha sido distribuida colectivamente de 
acuerdo con las necesidades individuales, ni la obtención de 
bienes para la satisfacción de necesidades ha sido 
organizada con el objetivo de satisfacer mejor las crecientes 
necesidades de los individuos. Por el contrario, la 
distribución de la escasez, así como el esfuerzo, para 
superarlo, a modo de trabajo, fueron impuestos a los 
individuos ‒primero por pura violencia, posteriormente por 
una utilización más racional del poder. 



Aunque cualquier forma del principio de realidad exija un 
considerable grado y ámbito de control represivo sobre los 
instintos, las instituciones históricas específicas del principio 
de realidad y los intereses específicos de dominación 
introducen además controles adicionales y por sobre los 
indispensables a la asociación civilizada humana. Esos 
controles adicionales, generados por las instituciones de 
dominación, recibieron de nosotros el nombre de represión 
excedente. 

(...) A lo largo de toda la historia documentada de la 
civilización, la coacción instintiva impuesta por la escasez fue 
intensificada por coacciones impuestas por la distribución 
jerárquica de la escasez y del trabajo, el interés de 
dominación sumó represión excedente a la organización de 
los instintos, bajo el principio de realidad. El principio de 
placer fue destronado no sólo porque militaba contra el 
progreso en la civilización, sino también porque militaba 
contra la civilización cuyo progreso perpetúa la dominación 
y el trabajo esforzado y penoso. 

El trabajo se volvió ahora general, así como las 
restricciones impuestas a la libido: el tiempo de trabajo, que 
ocupa la mayor parte del tiempo de vida de un individuo, es 
un tiempo penoso, visto que el trabajo alienado significa 
ausencia de gratificación, negación del principio del placer. 
La libido es desviada hacia desempeños socialmente útiles. 



Las restricciones impuestas a la libido parecen tanto más 
racionales cuanto más universales se tornan, cuanto más 
impregnan a la sociedad como un todo. Actúan sobre el 
individuo como leyes objetivas externas y como una fuerza 
internalizada: la autoridad social es absorbida en la 
‘consciencia’ y en el inconsciente del individuo, operando 
como su propio deseo, su moralidad y satisfacción. En el 
desarrollo ‘normal’, el individuo vive su represión 
‘libremente’ como su propia vida: desea lo que se supone 
que debe desear, sus gratificaciones son lucrativas para él y 
para los otros, es razonablemente y, muchas veces, 
exuberantemente feliz. 

La represión desaparece en el espléndido orden objetivo 
de cosas que recompensa más o menos adecuadamente a 
los individuos cumplidores y obedientes, y que al hacerlo, 
reproduce de modo más o menos adecuado a la sociedad 
como un todo. 

 El conflicto entre sexualidad y civilización se desenvuelve 
con ese desarrollo de la dominación. 

La incorporación económica y política de los individuos en 
el sistema jerárquico del trabajo es acompañado de un 
proceso instintivo en que los objetivos humanos de 
dominación reproducen su propia opresión. Y la creciente 
racionalización del poder parece reflejarse en la creciente 
racionalización de la represión. Al retener a los individuos 
como instrumentos de trabajo, forzándolos a la renuncia y al 



esfuerzo, la dominación ya no está sólo, o esencialmente, 
defendiendo privilegios específicos, sino, sustentando 
también a la sociedad como un todo, en una escala en 
continua expansión. Por consiguiente, la culpa de rebelión 
está muy intensificada. La insurrección contra el padre 
primigenio eliminó una persona individual que podía ser (y 
fue) substituida por otras personas, pero cuando el dominio 
del padre se expandió, volviéndose el dominio de la 
sociedad, tal sustitución no parece ser posible, y la culpa se 
torna fatal. La racionalización del sentimiento de culpa fue 
completada. 

La rebelión aparece ahora como el crimen contra la 
sociedad humana, en su totalidad...134 

Con la racionalización del mecanismo productivo, con la 
multiplicación de funciones, toda la dominación asume la 
forma de administración. En su auge, la concentración del 
poder económico parece convertirse al anonimato, todos, 
aun los que se sitúan en las posiciones supremas, parecen 
impotentes ante los movimientos y leyes del propio 
engranaje. El control es normalmente administrado por 
oficinas en las que los controlados son los empleadores y 
empleados. Los empleadores ya no desempeñan una 
función individual. Los jefes sádicos, los explotadores 
capitalistas, fueron transformados en miembros asalariados 

 

134  Los mismos dominados terminan volviéndose en contra del compañero 

que sale del orden. 



de una burocracia, con quien sus subordinados se 
encuentran, como miembros de otra burocracia”.



 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

1- ARISTÓTELES. A Política. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

2-   BAKUNIN, Mijail. Escritos de Filosofía Política. Compilación 
de G.P. Maximoff, Madrid Alianza Editorial, 1978. 

3-   CHALITA, Gabriel Benedito Isaac. O Poder. São Paulo: 
Saraiva, 1998. 

4-   CHOMSKY, Noam. Novas e Velhas Ordens Mundiais. São 
Paulo: Scritta, 1996. 

5-   _  Um Olhar Sobre a América Latina. Rio de Janeiro: Oficina do 
Autor, 1998. 

6-   CLAVAL, Paul. Espaço e Poder. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 

7-   COURTOIS, Stéphane e outros. O livro Negro do 
Comunismo. Rio de Janeiro: Bertrandt Brasil, 1999. 

8-   FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Rio de Janeiro. 
Graal, 1979. 



9-   _  Vigiar e Punir. Petrópolis: Vozes, 1987. 

10- GALBRAITH, John Kenneth. Anatomia do Poder. São Paulo: 
Pioneira, 1986. 

11- GALEANO, Eduardo. As Vei as Aber tas da América Latina. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

12- HEIDEGGER, Martin. Conferéncias e Escritos Filosóficos. São 
Paulo: Nova Cultural, 1991. 

13- HITLER, Adolf. Minha Luta. São Paulo: Moraes, 1983. 

14- LA BOÉTIE, Etienne de. Discurso da Servidão Voluntaria. Sào 
Paulo: Brasiliense, 1987. 

15- MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. São Paulo: Moraes, s.d. 
(1a edição). 

16- MARCUSE, Herbert. Eros e Civilização. Guanabara Koogan, 
s.d. (8a edição). 

17- MARX, Karl. 0 Capital. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1994. 

18- NETTO; José Paulo. Capitalismo e Reificação. São Paulo: 
Ciéncias Humanas, 1981. 

19- NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Gaia Ciencia. São Paulo: 
Hemus, 1976. 

20- _  . A Genealogia da Moral. São Paulo, Moraes, 1991. 

21- _  . Além do Bern e do Mal. Rio de Janeiro: Tecnoprint, s.d.. 



22- _  . Humano, Demasiado Humano. São Paulo: Companhia da 
Letras, 2000. 

23- _  . Vontade de Potencia. Rio de Janeiro: Tecnoprint, s.d.. 

24- REALE, Giovanni e ANTISERI, Dario. Historia da Filosofia, São 
Paulo: Paulinas, 1990. 

25- REICH, Wilhelm. A Função do Orgasmo. Sào Paulo: 
Brasiliense, 1992. 

26- STIRNER, Max. El Único y su Propiedad. Valencia: Ediciones 
Estudios, s.d. 

27- WEBER, Max. Economia e Sociedade. Brasilia: Editora 
Universidade de Brasilia, 1994. 

28-  . Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Zahar, 1971. 

 

  



 

 

 

AGRADECIMIENTOS 

 

Deseo expresar mi gratitud para con el profesor Gustavo 
Bayer, para los compañeros Renato Ramos y Jobson que se 
esmeraron al hacer las revisiones, al editor Robson Achiamé 
y a mi hermano por las indicaciones del portugués. 

Agradezco, también a todos los compañeros y compañeras 
que me apoyaron, en especial a Alexandre y a Bruno, y a 
todos los amigos y familiares que me incentivaron, que 
preguntaron por el libro o simplemente me escucharon 
cuando comentaba el texto. Todos ellos fueron 
fundamentales para la realización de este trabajo que tienen 
entre manos. Espero que el resultado final constituya una 
contribución más al pensamiento emancipatorio.  

  



 

 

 

ACERCA DEL AUTOR 

 

FABIO LÓPEZ LÓPEZ nació en Rio de Janeiro, Brasil, en 
1970 y falleció en 2021. Estudió Ciencias Económicas con un 
postgrado en Finanzas en la Universidad Federal Fluminense 
de Rio de Janeiro. Comenzó su militancia como estudiante 
en 1990 donde llegó a coordinador del centro académico y 
consejero universitario. Se incorporó al Grupo Anarquista de 
Acción Directa, luego a Simiente Libertaria y fue parte del 
grupo editor de Libera (boletín informativo del Centro de 
Estudios Libertarios de Rio de Janeiro ‒ CELIP RJ). Organizó y 
fue expositor en varias actividades del CELIP RJ. 

Ha publicado en distintos periódicos del movimiento 
libertario y expuso la tesis de su primer libro Poder y dominio 
en las Jornadas anarquistas contra la globalización capitalista 
en el marco del segundo Foro Social Mundial (2002) en 
Puerto Alegre, Brasil. 




